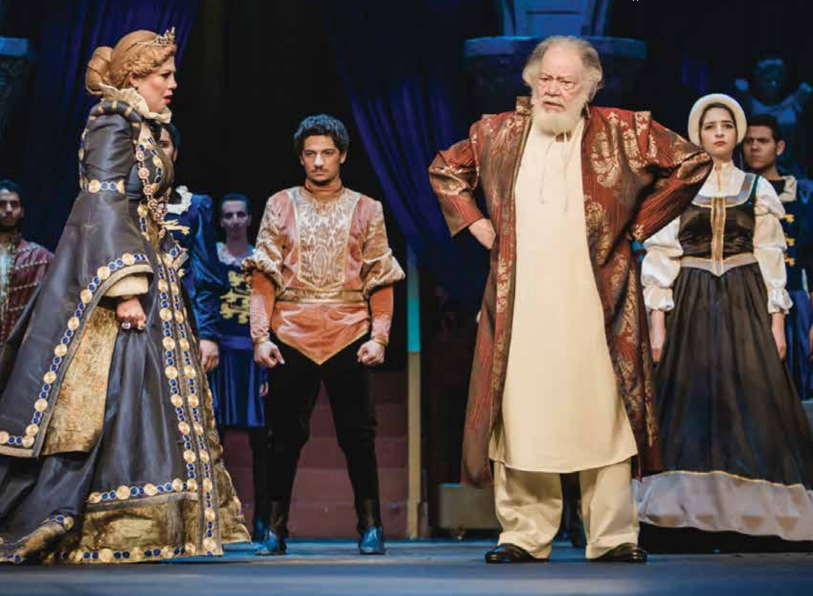
# 

العدد (67) - أبريل 2025

دبا الحصن للمسرح الثنائي يستعد لدورة ثامنة

داعــش والغبراء دلالات العنوان وجمالياته

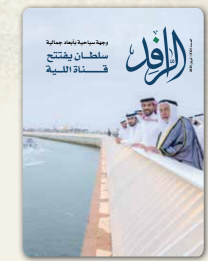


كيف تصنع الدراما الخالدة؟

# مجلات دائرة الثقافة عدد أبريل 2025م





















# مهرجان المسرح المدرسي

برعاية كريمة من صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة «رعاه الله»، تنتظم فعاليات الدورة الثانية عشرة من مهرجان المسرح المدرسي في الفترة من 21 أبريل الجارى إلى 15 مايو المقبل، بمشاركة العشرات من مدارس مدينة الشارقة، والمنطقة الوسطى، والمنطقة الشرقيَّة.

المهرجان الذى تتواصل عروضه لنحو شهر يجىء على مرحلتين تمهيديَّة وختاميَّة، ويشهد مجموعة من الأنشطة المصاحبة، ويمثل أكبر منصة للمواهب المسرحيَّة المدرسيَّة في الإمارة، وهو يجسد بمسيرته المستمرة والمتجددة، وإمكاناته المتعددة والمتنوعة، جانباً من الجهود الكبيرة التى تبذلها الشارقة لترسيخ جاذبيَّة البيئة التعليميَّة وتعزيز ازدهارها؛ فالمسرح باعتباره نشاطاً إبداعياً شاملاً يغنى الفضاء المدرسي بالتجارب الاحتفاليَّة، والعروض التفاعليَّة التي تساعد في خلق فرص التواصل والتعاون والتكامل بين الطلبة، كما يمثل لهم مساحة للإبداع والابتكار وتبادل وجهات النظر والخبرات، على نحو يساعد في إنماء وتطوير قدراتهم ومهاراتهم المعرفيَّة والثقافيَّة والاجتماعيَّة، وينعكس إيجاباً في أدائهم الأكاديمي.

واحتفاء بمنجزاته النوعيَّة ونجاحاته التي لا تحصى، تخصص «المسرح» في أعدادها القادمة مساحة منها، لرصد وتوثيق وتحليل فعاليات الدورة الجديدة من المهرجان، متمنين لجميع المدارس والطلبة المشاركين كل التوفيق والسداد.

وفي مدخل هذا العدد، تنشر المجلة إفادات لعدد من الفنانين المحليين حول مهرجان دبا الحصن للمسرح الثنائي ودوره الداعم للحركة المسرحيَّة المحليَّة والعربيَّة، وذلك بمناسبة التحضيرات الجارية لاستقبال دورته الثامنة في مايو المقبل.

وتتضمن بقيَّة أبواب المجلة مجموعة متنوعة من المقالات، والقراءات، والحوارات، والمتابعات، نأمل أن يجد فيها القارئ ما يلبى

> ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة الهاتف: 5123333 +971 | البرّاق: 5123303 +971 | البريد الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae الموقع الإلكتروني: www.sdc.gov.ae sharjahculture



داعش والغبراء.. دلالات العنوان وجمالياته

#### قـراءات

بعض الأشياء.. ترميز وإيحاء وتجريب

#### حوار

سلوى محمد على: تعلمت التمثيل من أم كلثوم

القاهرة.. صندوق العجائب الكبير

القراءات المسرحية.. دراما الأداء الصوتي

رقصة القرن.. شباب العصر بين انتماء واغتراب

#### رسائل

أيام الشارقة المسرحية.. تنجز دورتها الرابعة والثلاثين

#### مطالعات

سامح مهران يحاور المسرح الابتكاري ومفاهيم أخرى

#### متابعات

خلفان الدرمكي: العمل الجماعي هو سر تميز فرقتنا

الإمارات: 10 دراهم سعر البيع:

السعودية: 10 ريالات

عُمان: ريال

#### قيمة الاشتراك السنوى:

داخل الإمارات العربية المتحدة: (التسليم المباشر) الأفراد: 100 درهم/ المؤسسات: 120 درهماً, (بالبريد) الأفراد: 150 درهماً / المؤسسات: 170 درهماً. خارج الإمارات العربية المتحدة: (شامل رسوم البريـد): جميع الدول العربيـة: 365 درهماً / دول الاتحـاد الأوروبي: 280 يـورو / الولايات المتحدة: 300 دولار / كندا وأستراثيا: 350 دولاراً.

البحرين: دينار

مصر: 10 جنيهات

السودان: 500 جنيه



90

مسرحية: الملك لير إخراج: تامر كرم إنتاج: مؤسسة كايرو شو - القاهرة الصورة من المصدر





رئىس دائرة الثقافة عبدالله بن محمد العويس مدير التحرير أحمد بو رحيمة

> سكرتير التحرير عصام أبوالقاسم

مجلة شهرية تصدرها دائرة الثقافة

الشارقة - الإمارات العربية المتحدة العدد (67) - أبريل 2025م

> هيئة التحرير علاء الدين محمود عبدالله ميزر

> > تصوير إبراهيم حمو

تنضيد عبدالرحمن يس

تدقيق لغوى محفوظ بشرى

التصميم والإخراج محمد سمير

التوزيع والاشتراكات خالد صديق

#### وكلاء التوزيع:

- الإمارات: شركة توزيع 8002220
- السعودية: شركة تمام العالمية المحدودة الرياض 8001240261 • سلطنة عُمان: المتحدة لخدمة وسائل الإعلام - مسقط - 96824700895+
  - البحرين: مؤسسة الأيام للنشر المنامة 97317617734+ • مصر: مؤسسة الأهرام للنشر والتوزيع - القاهرة - 20227704213+

    - الأردن: وكالة التوزيع الأردنية عمان 96265300170+
  - المغرب: سوشبرس للتوزيع الدار البيضاء 212522589913+
  - تونس: الشركة التونسية للصحافة تونس 21671322499+
  - السودان: دار الراوي للنشر والتوزيع الخرطوم 249123987321+

• جميع الحقوق محفوظة ولا يجوز إعادة طبع أي جزء من هذه المجلة من دون موافقة خطية.

• ترتيب نشر المواديتم وفقاً لضرورات فنية، المقالات المنشورة تعبر عن آراء أصحابها ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلة، المجلة غير ملزمة بإعادة أي مادة

تتلقاها للنشر سواء نشرت أم لم تنشر. Tel: 00971 6 51 23 274

P.O .Box: 5119 Sharjah UAE E.mail: theater@sdc.gov.ae

shjalmasrahia@gmail.com



الأردن: ديناران

المغرب: 15 درهماًد تونس: 4 دنانير

داعش والغبراء دلالات العنوان وجمالياته

للنـص الأدبـي عتبة أولى، يدلف عبرهـا المتلقي إلى تفاصيل النـص، وهي عتبة العنوان، التي أشـارت إليها الدراسـات الأدبيَّـة الحديثة تحـت موضوع عتبات النص، أو المنـاص، أو النص المـوازي، ممثلة في الإهداء والرسومات التوضيحيَّة وافتتاحيات الفصول وكل ما يحيط بمتن النص.

## سامي الجمعان أستاذ جامعي وكاتب مسرحي من السعودية

وبحسب الدرس الأدبي الحديث، فالعنوان في أي نص أدبي هو عتبة محملة بدلالات فكريَّة وجماليَّة، حتى إن لوي هويك وهو أحد أكبر المؤسسين المعاصرين للعنوانيات - في كتابه «سمة العنوان» عـد العنوان موضوعاً صناعياً، لـه وقعه البالغ فـي تلقي القارئ والجمهور والنقد للنص، وعرفه بـ «مجموعة العلامات اللسانيَّة، من كلمات وجمل، وحتى نصوص، قد تظهر على رأس النص لتدل عليه وتُعينه، وتشير لمحتواه الكلي، ولتجذب جمهوره المستهدف».

من هذا المنطلق تتبدى قوة العنوان الذي سكّه صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي لنصه المسرحي «داعش والغبراء»، المنشور سنة 2016، وهو عنوان إشكالي، يتجاوز مرجعيته التاريخيَّة ويفتح أفق الدلالات والتساؤلات، بخاصة إذا ما ولجنا إلى النص فاكتشفنا مَسْرَحَتَهُ لحادثة عربيَّة جاهليَّة شهيرة عُرفت بحرب داحس والغبراء.

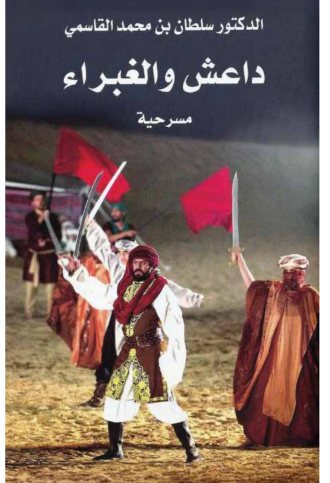




لا نبالغ إن قلنا إنّ عنوان «داعش والغبراء» وازى بثقله الدلالي دلالة النص، وهكذا أراده القاسمي، عنواناً صادماً، مدهشاً، ابتداء من إبدال كلمة داحس بداعش، على الوزن نفسه، وصولاً إلى الإبقاء على الغبراء من دون تعديل أو تبديل، الأمر الذي يضاعف إشكاليَّة عتبة العنوان في هذا النص، ويفتح أمامنا أفق التأويل، وسننطلق في تحليلنا أولاً من البعد اللغوى لتركيبة «داعش والغيراء».

لغوياً، تنزاح التسمية من مرجعيتها التاريخيَّة إلى مرجعيَّة تتسم بالمعاصرة، على الرغم من الإبقاء على التطابق في التركيب اللفظى، فعدد الحروف في مفردتي (داحس) و(داعش) متطابق، أربعة حروف في كل كلمة، بل إن التطابق يتجاوز العدد إلى التطابق الحرفي، كتشابه الحرفين الأول والثاني، باشتمالهما على الدال والألف، وتختلفان في الثالث والرابع، يضاف إلى ذلك التطابق في المستوى الصوتي بين المفردتين، إذا ما عدنا إلى علم الفونولوجيا بوصفه علم الأصوات، ولاحظنا مدى التطابق

أما من حيث الاشتقاق المعجمي، فإنْ عثرنا في المعجم على فعل ثلاثي صريح اشتقت منه العرب كلمة داحس، هو دُحَسَ أي أَفْسَد، دُحَسَ بين القوم أَفْسَد بينهم، فلن نجد بالمقابل في معاجم اللغة العربيَّة فعلاً ثلاثياً لكلمة داعش، لكن وفق علم القياس يمكننا اعتبار الفعل الثلاثي دَعَشَ جدراً لداعش، وقبل أن ننتقل إلى تفسير هذا تفسيراً يأخذنا إلى قوة دلالة هذه الكلمة التي ضَمَّنَها القاسمي عن قصد ودراية عتبة عنوان نصه، تلزمنا الإشارة إلى







الاشتقاق اللغوي للمفردتين، فالكلمتان داحس وداعش اسما فاعل، واسم الفاعل في اللغة العربيَّة هو اسم مشتق من الفعل المبنى للمعلوم، يدل على من قام بالفعل أو من وقع منه الفعل، وله صيغة قياسيَّة في العربيَّة تصاغ على وزن فاعل من الفعل الثلاثي، ومن غير الثلاثي على صيغة الفعل المضارع بإبدال حرف المضارعة

لنذهب بعد هذا التحليل اللغوى لمفردة داعش إلى دلالتها الجماليَّة والفكريَّة بوصفها عنواناً استثمر فيه صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي تطابق الكلمتين، ليبني من خلاله رسالته فكرياً وجمالياً، ونظن أن القاسمي نجح بامتياز من خلال هذا التلاعب اللفظى المثير، الذي وضع عنوان نصه موضع الدهشة والإبهار، حين حفز فعل التلقى بوصفه فعلاً تشاركياً يفترض أن يلعبه القارئ في تلقيه للعمل الأدبي. فببراعة هذه التسمية والالتقاطة الحاذقة من الكاتب، تم كسر أفق التوقع، كمرحلة أولى لأثر العنونة في الدخول إلى تفاصيل النص، وهذا يسمى تكثيفاً جمالياً في فعل

التلقى بحسب النظرية الأدبيَّة الشهيرة التي قال بها كل من هانز روبير ياوس، وفولفغاونج آيزر، فكيف حدث هذا؟

من الطبيعي جداً أن قارئ «داعش والغبراء» بحسب مرجعياته التاريخيَّة والثقافيَّة كان ينتظر أثناء تلقيه لنص يُمسرح أيام العرب، ويستدعى من العصر الجاهلي يوم داحس والغبراء، أن يحيل مسمى هذا النص على الواقعة الشهيرة نفسها، وهي «داحس والغبراء»، بل كان ذلك طبيعياً بالنسبة لأفق انتظاره، تعضد ذلك مسألة فنيَّة تدل على قصديَّة القاسمي في ما يفعل، إذا ما علمنا أن أحداث النص التي أبدعها بوصفه كاتباً يصور هذه الواقعة التاريخيَّة بتفاصيلها الحقيقية من دون حذف أو إضافة، عدا الاختزال الفنى البديع لتلك الأحداث، تماماً كما رويت أحداثها بين قبيلتي عبس وذبيان، وهي أن سباق سرعة نُظم بين الحصان داحس والفرس الغبراء، وحدث ما حدث بعد ذلك، ليأتي العنوان بما وقع عليه من تعديل، محطماً وبقوة أفق التوقع، فداحس حادثة التاريخ أصبحت داعش، ونحسب أن دهشة ذلك تحققت في كون المتلقى أسرع يفتش بلهفة في ثنايا

أحداث النص عن كيفيَّة حضور داعش الذي شاهده في عصره عبر شاشات الفضائيات، وعاصر ممارساته الإرهابيَّة والسياسيَّة والدينيَّة في وقته الحاضر، لينتقل كسر أفق التوقع في فعل التلقي وللمرة الثانية إلى مستوى أعلى وأقوى، حين فتش فلم يجد داعش حاضراً إلا في عنوان النص على المستوى الظاهر، بل تيقن أن وجود اسم داعش في عتبة العنوان كان فخاً إبداعياً نصبه له الكاتب بحنكة متناهية، وعُمْق دلالة هذا الفخ تكمن في مجازيَّة الإشارة ومعناها المُسْتَشَف، وكأن حال قلم الشيخ الدكتور سلطان القاسمي يقول وبفطنة متناهية: عزيزي قارئ النص، ليس شرطا أن يكون خطابنا المسرحي مباشراً كي يصل النص المسرحي إلى مقولاته الفكريَّة البعيدة، وإن وجود مفردة واحدة في النص كاف لأخذ المتلقى إلى متعة الإدهـاش الفني والفكري، وكلمة داعـش لوحدها تأخذنا إلى قائمة طويلة من المعانى السياسيَّة والثقافيَّة والتاريخيَّة والدينيَّة التي تحتاج إلى مراجعة على امتداد تاريخنا العربي قديمه وحديثه. من جانب آخر، أحسب أن القاسمي بلعبة العنونة الصادمة تلك، استهدف تأجيج فعل التأويل لدى المتلقى، كى يكون شريكاً مُنْتجاً

لدلالات النص ورسائله، وهذا بالفعل ما تقوله نظريَّة التأويل الذي هو حقيقة ما يؤول إليه الكلام وإن فاق ظاهره، و»داعش والغبراء» إذا ما سعى المتلقي إلى تأويله حتماً لن يتوقف عند حدود فكرة الحروب المجانيَّة التي خاضها العرب أربعين عاماً بسبب حصانين، كما لن يتوقف على ظاهر الكلام من أن داعش بوصفه تنظيماً إرهابيًّا تلفع بالدين هو صورة لداحس والغبراء، بل هناك تأويلات أعمق وأبعد يفتحها العنوان على قضايا محليَّة عدة، فقد ينفتح تأويل كلمة داعش التي فُخّخ بها العنوان على العقليَّة الداعشيَّة التي ما زالت تعشش في عقول البعض إلى يومنا هذا، وقد ينفتح على الغلو الفكري الذي يعطل تنميتنا وتطورنا ويهدد مستقبلنا، أو إلى الخطر الذي يتربص بالأمة من دون سابق إنذار، أو وجوب تحقق الوحدة العربيَّة بعيداً عن النعرات القبيلة والعشائريَّة وغير ذلك.

يمكننا أن نذهب إلى أبعد من ذلك إذا ما عدنا إلى علاقة العنوان بأحداث المسرحيَّة، لنتوصل بعد تتبع تلك الأحداث إلى أن الداعشيَّة كامنة في بعض العقول منذ قديم الزمان، كالداعشيَّة التي اغتالت سيدين من سادة قبيلتى عبس وذبيان، وبصورة مجانيَّة ومبررات واهية،





نعرة داعشيَّة قتلت من ذبيان حذيفة بن بدر الذبياني، ومن عبس في نص م مالك بن زهير العبسي. وهنا يكمن أول ارتباط ضمني تحيل عليه السريالاً مفردة داعش في العنوان، هذا القتل المجاني الذي حدث بين وحفر في القبيلتين، يتكرر حاضراً في الإرهاب المجاني الذي أرعبت به الوظا مليشيا داعش أناساً أبرياء، فشردتهم وأفنت سلالتهم، فتركت في «داعش و الأمة/ عرب اليوم جرحاً غائراً يشبه ما تركته حرب داحس والغبراء ومراميه. قبل خمسة عشر قرناً في عرب الأمس.

هنا نلمس براعة توظيف التاريخ وأحداثه، بجعله بوابة لحاضرنا، الإغرائيَّة، ويرى جينيت أن وتنبيهاً لواقعنا، مع أن دهشـة هـذا التوظيف في هذا النص تحديداً تختزل هذه الوظيفة في الج تكمـن في اقتصاديَّة التوظيف، بالاكتفاء بكلمة عابرة في عتبة الهائلـة التي تبثها في الجالعنوان ولا غير. وهذه مسالة جديرة بالتحليل النقدي، وسنسـتثمر الهائلـة التي تبثها في القار: في هـذا نظريَّة جيرار جينيت في تحديده للوظائـف التي يلعبها عن غموض النص وغرابته. العنوان في النص الأدبي، وسـنبدأ بالوظيفة التعيينيَّة، فنعتبر مسمى نخلص إلى أن الشـيخ العنوان في النصر القاسمي المسـرحيَّة، وليس شرطاً هنا كما وعبره إلى ناقوس يدق في ه الشـيخ الدكتور سـلطان القاسمي المسـرحيَّة، وليس شرطاً هنا كما حدث التطابق بين النص وعنوانه، تماماً كما حدث العنوان جسراً عتيداً لتحقيق يقول جينيت أن يحدث التطابق بين النص وعنوانه، تماماً كما حدث



في نص «داعش والغبراء» الذي ينتمي «إلى العناوين المراوغة، السرياليَّة منها التي لا تطابق نصوصها تماماً، وتحتاج إلى تأويل وحفر في طبقاتها قصد قراءة وفهم تلويحاتها وتلميحاتها».

الوظيفة الإيحائيَّة هي الوظيفيَّة الثانية التي لعبها عنوان «داعش والغبراء» بقدرته على الإيحاء الذكي بتوجهات خطاب النص ومراميه.

من أهم الوظائف التي حققها عنوان «داعش والغبراء» الوظيفة الإغرائيَّة، ويرى جينيت أن هذه الوظيفيَّة «تغرر بالقارئ لتحريك فضول القراءة، فالعنوان الجيد هو أحسن سمسار للكتاب». ولا تختزل هذه الوظيفة في الجانب الاستهلاكي النفعي، بل في الطاقة الهائلة التي تبثها في القارئ ليندفع بكل ما أوتي من قوة للكشف عن غموض النص وغرابته.

نخلص إلى أن الشيخ الدكتور سلطان القاسمي لا ينفك يمد جسور التواصل بين الماضي والحاضر، لتتحول مسرحة التاريخ وعبره إلى ناقوس يدق في مسامع الحاضر، وفي هذا النص كان العنوان جسراً عتيداً لتحقيق كل تلك الرؤية.

المُسْلِّ المَّسْلِ المَّالِ المَّالِ المَّالِ المَّالِ المَّلِ المَّالِ المَّالِ المَّالِ المَّلِيلِ 2025 المِيلِ 67) - أبريل 2025



#### المسرح والحياة

خمسة عروض ستضىء خشبة المهرجان برواياتها ومشهدياتها الملهمة، وهي تمثل الإمارات، والكويت، ومصر، وسوريا، والمغرب، وتشــــارك فيها أسماء مســـرحيَّة لها حضورها الساطع في الساحة. وقد أنتجت تلك العروض خصيصاً لتقدم لجمهور هذه الــدورة من المهرجان، ولكي تكون إضافة حقيقيَّة لما تختزنه ذاكرة المهرجان من الجهود المبدعة التي عرفتها الدورات السابقة.

كما يزدهي المهرجان باستضافة النسخة العشرين من ملتقي الشارقة للمسرح العربي، الذي يجيء تحت عنوان «المسرح والحياة»، إضافة إلى ثلاث ورشات تدريبيَّة، وثلة من الباحثين والممثلين والمخرجين والنقاد، الذين يمثلون العديد من التجارب والثقافات والأجيال المسرحيَّة.

عدد من الفنانين تحدثوا إلى «المسرح» عن المهرجان، حيث أشاروا إلى دوره المهم في إتاحة الفرصة للجمهور في دبا الحصن لمشاهدة مجموعة نوعيَّة من العروض المسرحيَّة المتميزة خلال الأعوام السبعة الماضية، كما تحدثوا عن الأثر الإيجابي للمهرجان في توثيق الصلات بين الفرق المسرحيَّة المحليَّة والعربيَّة.

«واحد من أهم وأجمل وأرقى المهرجانات»، هكذا ابتدر الممثل والكاتب جمعة على حديثه متناولاً مميزات هذا الحدث المسرحي السنوي المتميز، مشيراً إلى أنه كان من النادر، في السابق، مشاهدة عروض ثنائيَّة في الدولة، ليأتي هذا المهرجان ويسد نقصاً. وبفضل «دبا الحصن للمسرح الثنائي»، صار بالإمكان مشاهدة قدر أكبر من مثل هذه العروض، ولمخرجين من أجيال وبلدان مختلفة خلال العام. وذكر على إن العرض المسرحي الثنائي «برغم أنه يبدو غير مكلف من الناحية الإنتاجيَّة فإنه يتطلب جهوداً إبداعيَّة معقدة لاسيما على صعيدي التمثيل والإخراج، باعتبار أنه يتمحور حول شخصيتين فوق الخشبة، ما يستلزم عملاً فنياً دقيقاً ومكثفاً لا يشعر معه المتلقى بنقص أو اختـلال في التشـخيص، أو في صياغة صـورة العرض». ولفت على، إلى المشاركة النوعيَّة والمتميزة من قبل الفرق المسرحيَّة المحليَّة في هذه التظاهرة، معدداً مجموعة من الأسماء الإخراجيَّة والتمثيليَّة الإماراتيَّة التي شاركت في الدورات السابقة، مبيناً أنها تمثل تنوع وغنى الاتجاهات المسرحيَّة في المشهد المحلى، وتبرز حركيَّة وتواصل أجياله، مشيراً إلى أن المهرجان قدم مجموعة من المخرجين والممثلين الإماراتيين في دوراته السابقة، بعضهم كان يخوض تجربته الأولى على الخشبة.

كما امتدح على النوعيَّة المتطورة من العروض العربيَّة التي يستقطبها المهرجان سنوياً، وقال إن «هذا التلاقي بين فرقنا وفرق الدول الشقيقة يتيح فرصاً للاحتكاك والتفاعل وتبادل وجهات والمهرجانات في دولة واحدة.



النظر وبناء صلات فنيَّة ومعرفيَّة تسهم في إغناء التجارب حاضراً

وأكد علي، أن المهرجان نجح في تقديم الكثير من النجوم المسرحيين على صعيد التمثيل والإخراج وكذلك التأليف، كما أن هناك الكثير من الأعمال اللافتة والجميلة ما زالت محفوظة في ذاكرة الجمهور، إضافة إلى مشاركات على مستوى آخر مهم في دفع عجلة المسرح إلى الأمام، وهي المتمثلة في الندوات واللقاءات والنقاشات الفكريَّة والنقديَّة بما يسهم في تمتين الثقافة

وأكد على، أن المهرجان نجح في تكوين قاعدة جماهيريّة كبيرة، وذلك مما يعزز من مكانته ونجاح رسالته فيما يتعلق بالدور الاجتماعي والفكري، وكذلك على مستوى رفع ذائقة الناس، حيث إن اجتـذاب الجمهور للمسـرح كان مـن المعضـلات الكبيرة في السابق، لكن بفضل مثل هذه المهرجانات حلت المشكلة، حيث صار هناك تنوع جميل في المسرح الإماراتي من خلال هذه الفعاليات والمهرجانات الكبيرة والمتعددة والمختلفة في أطروحاتها وأفكارها، مثل: «أيام الشارقة المسرحيَّة»، و«كلباء للمسرحيات القصيرة»، و«المسرح الكشفى»، و«المسرح المدرسي»، و«الشارقة للمسرح الصحراوي»، ثم هذه المنصة الجميلة «دبا الحصن للمسرح الثنائي»، إذ إن من النادر وجود مثل كل هذه الأنشطة

المَسْلِحُ اللهِ 13 منال الهِ 13 منال اللهِ 13 منال اللهِ 13 منال الهُ 13 منال اللهِ 13 منال اللهِ 13 منال الهُ 13 منال اللهِ 13 منال اللهِ 13 منال اللهِ 13

#### رسالة

وفي إفادته وصف الممثل عبدالله مسعود مهرجان دبا الحصن للمسـرح الثنائي بـ «النوعي والمهم والخاص»، مشيراً إلى أن كون المهرجان مكرساً للاحتفاء بالعروض الثنائيَّة، فتلك سمة نوعيَّة تميزه عن سواه من التظاهرات المسرحيَّة التي تقام هنا وهناك، وتنبع أهميَّة المهرجان من كونه يمثل دعماً سنوياً للفرق المسرحيَّة المحليَّة والعربيَّة، إذ يستضيفها وينتج عروضها ويسلط الضوء على جمالياتها عبر ندواته النقديَّة، ويوثقها وينشرها عبر وسائطه المتعددة، وخصوصيَّــة المهرجان مصدرها موقعه، أي مدينة دبا الحصن التي تتميز بعراقتها وعمقها التاريخي وجمالياتها الطبيعيَّة، كما أن هذا المهرجان يعد أول نشاط مسرحى دولى يقام فيها.

وأوضح مسعود أن فكرة العروض الثنائيَّة تحمل كثيراً من المضامين والأبعاد، حيث إن العرض يكون محصوراً بين ممثلين اثنين فقط، يقفان على الخشبة ويتوليان كل المهام التي كان من الممكن أن توزع على أكثر من ممثلين اثنين فقط، بالتالي هنا تكمن تحدياته وجمالياته أيضاً، حيث إن تميز العمل ينبع من مقدرة الممثلين على التفاهم وإيصال فكرة العمل ورسالته ومعانيه، مع قوة في الأداء على المستويين الجسدي والصوتي، وأيضاً فإن العمل لا يعتمد فقط على هذين الممثلين، بل كذلك لابد أن تكون هناك رؤية إخراجيَّة جيدة، ونص يتماهى وينسجم مع طبيعة مثل هذه العروض

الثنائي، من شانها أن تحرض على الابتكار والتجريب من حيث



# ممرجان دبا الحصن للمسرح الثنائي

الأبعاد الدراميَّة الجماليَّة، وكذلـك الفكريَّة، بما يخدم العمل ويعمق معانيه، حيث إن هذه المنصة تتيح فضاءً مختلفاً وجديداً للعرض.

ولفت مسعود إلى أن قيمة هذا المهرجان كذلك إلى جانب العروض، تكمن في تلك الندوات والنقاشات الفكريَّة التي تصنع واقعاً جديداً للمسرح العربي، من خلال التنظير المبذول، بما يحدث نوعاً من التجارب والتراكم الذي يفيد كثيراً في تطوير «أبو الفنون»، على الصعيدين المحلى والعربي.

ولفت مسعود إلى أن المسرح الثنائي يجد صدى خاصاً في نفسـه، فهو النوع المحبب لديه، مشيراً إلى أن أجمل الأعمال التي قدمها على خشبة المسرح كانت تحمل فكرة الثنائيَّة هذه التي توصل وذكر مسعود أن مثل هذه الأعمال التي تقدم على منصة المسرح رسالة المسرح بصورة مختلفة، موضحاً أن هذا النوع المسرحي بدأ ينتشر في بعض البلدان العربيَّة، ويجد اهتماماً خاصاً في الشارقة.



#### كتابة متميزة

الكاتب المسرحي صالح كرامة، تحدث بدوره عن خصوصيَّة الكتابة المسرحيَّة في العروض الثنائيَّة، حيث إن النص يبرز بصورة مختلفة في مثل هذه الأعمال التي تقع بين الدراما التقليديَّة وبين المونودراما، بالتالي فإن العروض تنهض على تلك الحواريات التي تجرى بين الممثلين الاثنين، أو الشخصيتين داخل العرض، إذ يعتمد عليهما البناء الدرامي، مما يتطلب قدرة كبيرة على عمليَّة التجسيد والتشخيص، موضعاً أن النص المخصص للعرض يجب أن يخدم تلك الفكرة بقوة، إذ إن العمل المختصر يعتمد على التكثيف على مستويات عدة، من بينها الحدث الدرامي الذي ينهض على الفعل ورد الفعل، وذلك ما أشار إليه الفيلسوف أرسطو في تنظيره المسرحى، لافتاً إلى أن الكتابة المتميزة التي تهضم فكرة الثنائي تشكل إضافة وبعداً أساسياً في مثل هذا النوع من الأعمال.

وذكر كرامة أنه قد كتب العديد من النصوص الثنائيَّة، حيث يحتاج هذا النمط من التأليف إلى التكثيف بالنسبة للحوارات، حيث لا توجد سلطة تحرك الممثل سوى الحوار والبعد الدرامي من حيث تصاعد الحدث، إذ لا توجد شخصيَّة ثالثة، بالتالي فإن توزيع الأدوار ينهض على هذين الشخصين، وذلك الأمر يتطلب نصاً خاصاً وإخراجاً مبتكراً، فلابد من تكثيف الجملة الدراميَّة، وكذلك فإن النقلات المشهديَّة تكون في غاية الصعوبة، حيث إن الممثلين الاثنين هما من يقومان بعمليَّة تطوير الحدث والفعل الدرامي، وذلك بخلاف المسرحيات التي يشارك فيها عدد كبير

ولفت كرامة إلى أن صعوبة العروض والأعمال الثنائيَّة تكمن في كثافة الدراما، حيث يقع عبء كبير على الممثلين الاثنين لتعويض العمل الجماعي في التمثيل على مستوى العروض الأخرى غير الثنائيَّة، فهذا الغياب في الشخصيات الأخرى يتم تعويضه من قبل الممثلين اللذين من الواجب أن يتمتعا بقدرات كبيرة وفائقة، ولئن كان من الضروري أن يكون النص مراعياً لتلك الجوانب لحظة كتابته، فإن أمام المخرج كذلك مهمة صنع مقاربة للنص بحيث تصنع عرضاً متميزاً يراعى فيه الكثير من الحدث المهم. الأبعاد والجوانب.

من جهته وصف الممثل والمخرج عبدالله راشد مهرجان دبا الحصن للمسـرح الثنائي بأنه «إحدى اللآلئ الثمينة التي تزين جيد (أبو الفنون) في الإمارات والعالم العربي أجمع، فهو فكرة بديعة خرجت من كنانة إدارة المسرح في دائرة الثقافة في الشارقة، واستطاعت أن تثبت وجودها بقوة في المشهد المسرحي، بل وأن



تتطور على مدار ثماني سنوات من الإبداع المتواصل»، مؤكداً أن الدورة الثامنة الجديدة ستحمل الكثير من التجارب الجديدة التي تدل على نضج المهرجان ورسوخه.

وذكر راشد أن المهرجان يعد واحدةً من العلامات البارزة في المشهد المسرحي الإماراتي، فهو يعبر عن مشاريع منتقاة أثبتت جدواها بعيداً عن التنافس، تمثلاً لفكرة الفن من أجل الفن، حيث استطاع المهرجان أن يفجر الكثير من الطاقات، ويبرز العديد من النجوم والأسماء المتألقة في سماء المسرح الإماراتي، حيث أصبح للمهرجان اسمه الكبير، ووجوده الفعال على خريطة الدراما والمسرح العربي، حيث صار يستقطب الكثير من الفرق العربيَّة المهمة التي تأتى إلى «دبا الحصن»، من أجل تقديم عروضها، وكذلك للمشاركة في الندوات والملتقى الفكري، وغير ذلك من أنشطة مصاحبة لهذا

وأشار راشد إلى أن النجاح الكبير الذي أصاب هذا المهرجان أغرى العديد من القائمين على أمر المسرح في عدد من الدول العربيَّة برعاية مهرجانات شبيهة تقوم على فكرة العروض الثنائيَّة، وهذا يؤكد المكانة الكبيرة التي وصل إليها «دبا الحصن للمسرح الثنائي»، وأن رؤية صاحب السمو حاكم الشارقة قد آتت أكلها وثمارها من خلال هذه النواة التي أنتجت مهرجانات مشابهة في العالم العربي، حيث قدمت هذه المنصة الكثير من المخرجين والممثلين المتميزين.



قدمت فرقة مسرح كلباء عرضها «صرخات من الهاوية» نص عبدالله إسماعيل و إخراج وسينوغرافيا عبدالرحمن المــلا، في إطار العروض المتنافســة على جوائز الدورة الرابعة والثلاثين من أيام الشــارقة المســرحيَّة التي اختتمت أخيراً، وعرض العمل على مسـرح قصر الثقافة، وهو يتميز بقضيَّة معاصرة، وشـخصيات متصارعة، وحبكة جيدة، وصور إخراجيَّة ترسم لوحات جماليَّة باللون والديكور وأجساد الممثلين، جمعت تلك اللوحات ما بين الجمال الشكلي، واكتناز الكثير من الرموز والدلالات.

> إبراهيم الحسيني كاتب وناقد مسرحي من مصر

استطاع العرض صناعة عالم درامي مشحون بالأفكار، عالم يجمع بين تعقيدات العلاقات الإنسانيَّة وصراعات الضمائر الحيَّة، وذلك من خلال سرد حكائى تكتنفه لغة أدبيَّة تشكل قوامها حوارات معبرة، ومن خلال تضافر كل المفردات المرئيَّة من لون، وديكور، وملابس، ومكياج، وحركة ممثلين، التي بلورت ظهور لوحات فنيَّة جماليَّة متميزة.

تميز نص العرض ببنية دراميَّة متماسكة، تتفاعل داخلها الشخصيات في شبكة من العلاقات الإنسانيَّة المتداخلة التي تعبر في سيرورتها حدود الزمن والمكان، فمن خلال تعدد الأزمنة (الماضي، الحاضر، المستقبل) تتدفق الأحداث بشكل متواز، ليُعاد عبر هـذا التدفق إحياء الذكريات القديمة التي ظنَّها البعض قد ماتت، فالصراع الدرامي بين الشخصيات، الذي تمثله القوة المتمثلة في شخصيَّة الخادمة «سوار» ومعها كل من «ليث ومروان» من ناحية، وما بين حالة كتمان السر الذي أخفوه عن الجميع، لا يمكننا أن نعده صراعاً خارجياً بقدر ما يمكننا تصنيفه على أنه صراع داخلى بين الشخص ونفسه، بين المعلن من هذا الشخص وبين ما يخفيه، ويعد ذلك من أشد أنواع الصراع الدرامي.

وبعد قراءة النص نجد أننا أمام كاتب مسرحي جديد يمتلك لغة مسرحيَّة لها حساسيتها الخاصة، ويمكن رصد ذلك عبر عدّة مستويات، أولها ما يتعلق بجماليات اللغة الحواريَّة نفسها التي تستخدم التقديم والتأخير، والاستعارات والتشبيهات الجماليَّة، وهو ما يحيلها في بعض المواضع على التخييلات الشعريَّة، وثانيها ما يتعلق بعمليَّة السرد الدرامي للأحداث، ففي أحيان كثيرة تطغى اللغة الشعريَّة على اللغة الدراميَّة، وهو ما يتسبب إلى حد ما في تعطيل الدراما، كما ظهر ذلك في بداية النص، لكن الكاتب إجمالاً استطاع أن يـوازن ما بين جماليات اللغة وضـرورات الدراما، وهو ما ينبئ بظهور كاتب مسرحي جديد وواعد في المشهد المسرحي الإماراتي. فالنص يدور حول سر مكبوت منذ ربع قرن، إذ فرت سناء التي تزوجت خفية بهيثم، إلى المنزل المجاور لمنزله لتنجب الطفلة التي رفض إنجابها بشدة خشية أن ينكشف أمره لزوجته الأولى وابنه منها، فيقع في مشــكلات هو في غني عنها، وتلد ســناء الطفلة ليس بعيداً من بيت زوجها المتخفي، بل في بيت عماله، وتموت أثناء الولادة فلا يجد العمال وهم ثلاثة؛ الزوجان سوار وليث، والعامل مروان، بعد أن علموا بالقصة من سناء، إلا أن يأخذوا الوليدة ويضعوها في

مدخل بيت هيثم، ولا يكشفوا له أنها ابنته، فيرعاها وتكبر ويقرر ابنه البكر أن يتزوجها، ومن هنا تبدأ حبكة المسرحية، حيث سيتعين على العمال الثلاثة الذين عرفوا السر واحتفظوا به أن يكشفوه قبل أن يتزوج الأخ بأخته.

الأحداث هنا تنقسم وعن طريق تداخل الأزمنة بين زمنين، أولهما زمن ميلاد الطفلة وموت أمها، وثانيهما زمن اللحظة الحاضرة التي يعاد فيها تجسيد الأحداث الماضية من أجل إضاءة وفك تعقيد اللحظـة الدراميَّة الراهنة، والفرق بين الزمنين ربع قرن كامل، وهو ما يعنى أن أحداث الماضى زحفت على الحاضر وأفسدته، وقد حدث ذلك بسبب عودة أحد الخدم الثلاثة «مروان» ليكشف الحدوتة القديمة ويفضح السر المكتوم، مما يتسبب في نهايات محتومة للجميع ومحكومة بالجنون وعذابات الضمير.

بدأ الكاتب نصه منطلقاً من اللحظة الحاضرة، وبدأ يعود عن طريق تقنية الاسترجاع المسرحي لسرد الأحداث الماضويّة، واستخدم إلى جوار الشخصيات الواقعيَّة شخصيات افتراضيَّة منها «الأصوات» التي تطارد «سوار» وتعادل ضميرها الحي وتستحثها على إعادة التوازن إلى نفسها بإعلان السر الذي اجتهدت كثيراً في إخفائه، وتقنية كتابة النص تقترب من شكل السيناريو السينمائي، ومن بعض مواصفات شكل القصيدة التي تتفاعل داخلها أصواتها بكل أشكالها وحالات بوحها وعذاباتها، فالذاتي والعام بما يحملانه من رموز يكشف كل منهما الآخر، ففكرة الأصوات التي يعتمدها النص هنا بمثابة شخصيَّة دراميَّة رمزيَّة، تعادل تماماً شخصيَّة «مروان» الذي عاد من سفره بعد عمر طويل ليفضح السر.





والقدرة على مواجهة الذنب، وهو ما من شأنه خلق توتر درامي

تشكل هذا الصراع وتكوّن عبر سنوات طويلة ثم انفجر فجأة وما بين لحظة الانهيار القادمة حين لا تتمكن من مواصلة الكتمان، في دواخل الشخصيات، بخاصة شخصيَّة «سوار» التي أظهرت وهو تجاذب ما بين الحفاظ على التقاليد والشكل الاجتماعي، وما طريقة من طرق انقسام الذات الإنسانيَّة على نفسها، انقسام ما به من مصالح اجتماعيَّة مكتسبة، وما بين صرخات الضمير الحي بين قدرتها على التماسك من ناحية والاستمرار في إخفاء السر،



الملا؟ وهو أحد المخرجين البارزين في مسيرة المسرح الإماراتي، وله أعمال كثيرة سابقة تختط لها سمات بارزة تميّز مسيرته، منها: الاهتمام بالقضايا الإنسانيَّة المعاصرة، التكوينات الصوريَّة الجماليَّة التي تشترك فيها حركة الممثل مع قطع الديكور المتحركة مع لحظات الإضاءة، كما أن الملا من المخرجين الذين يحبون الممثل وبالتالى يهتمون بحركاته وسكناته وطريقة نطقه.

وعند تعامله مع نص «صرخات من الهاوية» لم يسر على نهج وترتيب النص الدرامي نفسـه، بل قفز في بداية عرضه إلى منتصف تنهدم ليعاد بناء غيرها.

النص، منذ تلك اللحظة التي وضع فيها «سوار وليث» الطفلة الرضيعة أمام بيت «هيثم» وذلك عبر مشاهد قصيرة وسريعة لكنها مشحونة بالانفعال، غلفتها الموسيقي فصنعت منها إيقاعاً سينمائياً يعتمد على توالى الصور بطريقة «الفوتومونتاج»، ثم بدأ يدلف بنا إلى عالم النص بتشابكاته الممتدة درامياً وزمنياً ما بين الماضي والحاضر، وهو ما جعل اللحظة الدراميَّة الواحدة تكتنفها أشباح الماضى وأصوات الضمير وعذابات اللحظة الحاضرة بشكل متدفق يصعب فصله، والميزة الرئيسة هنا في عمل المخرج هي متوالية الصور التي صنعها العرض، ثمة خطة إضاءة منحت العرض رؤية جماليًّة متميزة، تحريك قطع الديكور من أي نقطة داخل فضاء المسـرح إلى أي نقطـة أخرى وكأننا أمام ممثل مـن نوعيَّة خاصة يشغل الفضاء المسرحي تماماً كالممثلين هو الديكور، ولأن المخرج هو السينوغراف فهو بالتالي المتحكم في متوالية الصور الجماليَّة المنحوتة داخل فضاء المسـرح، التي ما إن تكتمل واحدة منها حتى

ولا أعرف من المحظوظ بوجود الآخر إلى جواره، هل المخرج محظوظ بممثليه، أم العكس، لكن الواضح أن هناك تناغماً في العمليَّة الفنيَّة كلها، فنحن أمام مجموعة متميزة من الفنانين، أولهم الفنانة عبير الجسمي، التي استطاعت تأدية دورها بتوازن ودقة من دون صراخ، انفعالاتها محسوبة وحركتها تميل للارتعاش وكأنها كانت



تحمل ذنبها ورغباتها الدفينة فوق كاهلها في كل خطوة، تساوت لديها في جماليات الأداء التمثيلي لحظات الصمت مع لحظات الأداء، فهي ممثلة تعرف كيف تلفت النظر إليها كلما تحدثت، أما عادل سبيت فكان أداؤه متزناً ما بين الانفعال والهدوء، له نبرة صوتيَّة متميزة وواضحة، قادر على الإمساك بزمام الكلمات ومن ثم المشهد الدرامي، علا باشا هي الأخرى تميزت بأداء ثابت وقوى وقدرة على إظهار حالة الانفعال الداخلي الشديدة من دون مبالغة وبهدوء شديد، عيسى مراد كان ميالاً في أدائه للحركة السريعة والمزاج الانفعالي وهو ما يتطلبه دوره، الأمر نفسـه يتكرر مع علاء سبيت برغم أن لديه قدرات تمثيليَّة كبيرة لكنه لم يستغلها جميعاً، سامية البهجة برغم ظهورها القليل بالمقارنة بالآخرين فإنها ممثلة تمتلك قدرات خاصة، في اعتقادي أنها ستحتل مساحات أكبر في

ولأن العرض يقوم بالأساس على زمنين دراميين مختلفين تفصل بينهما مدة طويلة كافية لتغيّر شكل الممثل، لذا كانت هناك أهميّة كبيرة لوجود المكياج داخل العرض، وهو ما قدمه حميد حبيب بمهارة عالية دلّـت على موهبته وحوّلت الشـخصيات الدراميَّة من كونها شابة إلى عجائز فجأة، وبرغم أن المساحة الزمنيَّة قصيرة بين ظهور شخصيات «سـوار، الليث، مروان» شباباً تارة وشيوخاً أخرى، فإنه كانت هناك سرعة في التعامل مع المكياج ودقة واضحة في

التنفيذ، وهو ما يجعل المكياج بطلاً ومكملاً للصور الجماليَّة التي راكمها العرض المسرحي.

كما ابتعد الملا عن أشكال السرد التقليدي واختار أن يحكى الحكاية بطريقته التى تخلط الأزمنة والأمكنة وتقوم على التأخير والتقديم في الأحداث بما يشبه لعبة البازل، وهو ما يجعل للحكاية غموضاً لا ينكشف إلا مع تمامها؛ فلقد بدأ كما قلنا على عكس بداية النص من منتصف الحكاية ليعود بعدها إلى سرد تفاصيل الماضي، تم هذا السرد المرئى عبر تقسيم الخشبة إلى أمكنة متعددة، وبالتالي أزمنة أيضاً، كانت الإضاءة فيها بمثابة شخصيَّة دراميَّة فاعلة؛ حيث تحوّلت البؤر الضوئيَّة إلى أصوات جديدة تظهر كما لو كانت هي الأخرى ضمائر يقظة تُلاحق «سوار»، بينما عبّرت الظلال الواقعة ما بين الأمكنة وبعضها على اختلافات زمنيَّة تفصل الماضي بأمكنته عن الحاضر بأمكنته.

أما الديكور بحركته الموازية لحركة الممثلين فقد ظهر مرنأ وطيعاً ودالاً في الوقت نفسه، يتحوّل بسلاسة من التعبير عن مكان إلى التعبير عن آخر، فمن غرفة نوم إلى فناء منزل ثم إلى شارع وذلك بتغييرات بسيطة تمت في سلاسة وبخفة ورشاقة عالية ومن خلال لحظات إضاءة تكاد لا تشعر بوجودها من شدة نعومتها في الانتقال من مشهد إلى آخر، تبلور ذلك أيضاً من خلال المؤثرات الصوتيَّة التي عبرت عن سخونة وتحولات اللحظة الدراميَّة.





وبالرغم من بدء العرض بلحظة ساخنة هي لحظة وضع الطفلة أمام بيت هيثم، فإن الإيقاع العام له لم يكن بالسخونة نفسها بخاصة في الثلث الأول من العرض، ربما يرجع ذلك إلى أحد أمرين؛ أولهما الطول النسبى لحوارات النص في البداية، تلك الحوارات التي دارت بين «سـوار وليث والأصوات» واستمرّت على وتيرة بطيئة في بداية النص المكتوب على مستوى التقدم الخطى للحدوتة، وبالتالي مستوى التوتر الدرامي، وظل ذلك حتى لحظة ظهور «مروان» التي انطلق فيها الحدث الدرامي للأمام، فتلك اللحظة هي البداية الحقيقيَّة للدراما، وربما مثلت لحظات التمهيد التي تلت مشهد إلقاء الطفلة في الشارع نوعاً من الإيقاع النفسي الرتيب الذي يعتمل داخل نفس «سوار» ويطاردها كأشباح مارقة.

والعرض لم يقدم عبر صراعاته النفسيَّة الداخليَّة والخارجيَّة وما اكتنف ذلك من كوابيس وتأنيب ضمائر ومصير مأساوى للجميع، لم يقدم حلاً درامياً واضحاً ومغلقاً للصراع، بل ترك الشخصيات في معاناتها وترك جمهور العرض يستخلص ممّا رآه النهاية التي يريدها، فالحل ليس في يد العرض ولكنه في يد متفرجيه، وهم وحدهم من لديهم القدرة على إيجاده، فليس من وظيفة الفن تقديم الحلول، لكن من أهم وظائفه طرح الأسئلة.

إجمالاً تدور أفكار العرض حول الكتمان وما يلحق به من شعور بالذنب يُشكل عبناً أخلاقياً يدمر الشخصيات من الداخل، حيث تتحول الأصوات الداخليَّة لهم إلى تعذيب نفسي، وتتجسد المعاناة النفسيَّة عقاباً على صمتهم عن الظلم؛ وما النهايَة المفتوحة بدون وجود حل واضح إلا دعوة من العرض لمشاركة المتفرجين.





عبدالرحمن الملا (1977) مخرج وممثل إماراتي، عضو جمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والمسرح، استهل مشواره في المجال الفني عام 1994، وأخرج للمسرح مجموعة من العروض منها: «الزلة» 2010، و «أمس.. الربابة»، و «الدنيا سوق»، و «عايلة فاصلة» وغيرها. نال جائزة لجنة التحكيم الخاصة عن إخراجه مسرحيَّة «قائمـة الخديـج» فـي الـدورة (32) من أيام الشارقة المسرحيَّة، كما رشح لجائزة الإخراج عن مسرحيّة «سجن القردان» في الدورة (32) من التظاهرة نفسها، وفي دورتها (34) نال جائزة الإخراج عن «صرخات من الهاوية».



يقترح العرض المسـرحي دائماً نصاً نقدياً يحاول مواكبته حيناً، ويتخلف عنه ويضيء له أحياناً أُخرى، إلا أن هذا الطرح قد لا ينفع مع مسـرحيَّة «المؤسسـة» لمخرجها البحريني عيسـي الصنديد، التي قدمت أخيراً في مهرجان المسرح العربي بمسقط، فالعرض المقتبس عن نص أنطونيو بويرو باييخو (1916 - 2000) اجترح مساحات متعددة للقراءة، ونحا إلى تجريبيَّة صارمة على مستويات متعددة.

#### سامر محمد إسماعيل ناقد ومخرج مسرحي من سوريا

لربما كان المستوى الأكثر بروزاً في العرض هو قدرته على تقديم أسلوبيته الأدائيَّة وتصديرها بشكل نهائي في خطاب الجمهور، وتحقيق عمليَّة كسر إيهام حاسمة، فالمكان المتخيل للعرض يضعنا مباشرة في صلب اللعبة، وهذا ما يحسب مباشرةً لرؤية المخرج، وقدرة هذا الأخير على تحقيق امتثال الأداء لرغباته وتصوره العام عن نص الكاتب الإسباني.

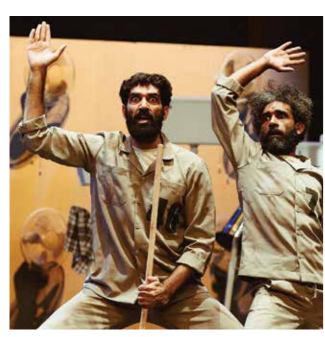
مجموعة من السجناء الذين تشغلهم هموم علميَّة وفكريَّة، لعل أبرز شخصيَّة بينهم هي «توماس» (عمر السعيدي)، الذي سنكتشف أن كل ما نراه على الخشبة ما هو سوى نوع من التخيلات التي يراها داخل زنزانته الفرديَّة. ليس السجن هنا عالماً مستحيلاً للحياة بالقدر الذي تصوّره المسرحيَّة ككابوس جحيمي مطبق. هذا الجو المنقبض لن يسمح بالتنفس خارج جدرانه الكالحة، ولن يكون سهلاً تصور الحياة خارج أسواره الكتيمة. خارج بوابات المؤصدة بإحكام على سبعة رجال يرتدون زيا موحداً. سبعة رجال تطل عليهم «بيرتا»

يروي عرض «المؤسسة» (فرقة مسرح الصواري) حكاية

(عاليَـة إبراهيم) المرأة التي تستجديها مخيلـة توماس من خارج الجاثوم البصرى الذي يحاصره كما يحاصر شخصياته المتخيلة.

النظام الصارم داخل المؤسسة والانضباط في أوقات توزيع الطعام والراحة والتنفس؛ ليست شيئاً أمام صراع يبدو جلياً بين شخصيات المعتقل الأسطوري، فهناك «توليو» (علي أبو أديب) الذي يسـخر مـن الوضع القائم، وهناك «أسـيل» (زكريا الشـيخ) الطبيب المسؤول الفاتر إزاء ما يجرى من تجاوزات، وهناك كل من «ماكس» (كامل البوسعيدي) و»لينو» (على الفردان) المنهمكين فى متابعة أبحاثهما العلميَّة. الرجل المريض (عبدالرحمن إسماعيل) أيضاً سـوف ينتهى بعد صحوات وفتور إلى موت محقق، وذلك بعد أن نراه كيف يحيله المرض إلى كائن أقرب إلى حيوان يدب على أربع. وسلط هذه الهستيريا المتصاعدة لا يترك لنا الصنديد مجالاً للشك في واقعيَّة أحداثه، فممثلوه انخرطوا تماماً في قواعد اللعبة المتفق عليها. توجه الأداء كان واضحاً منذ بداية العرض الذي قدم على «مسرح العرفان» في العاصمة العُمانيَّة.

لم يأخذ ممثلو «المؤسسة» مسافة من الأدوار التي يقومون بأدائها، بل على العكس، كان واضحاً المضى إلى أقصى أنواع الانغماس في الدور، لكن من دون التخلي عن تلك التشاركيَّة في الرسم الحركي للشخصيات، فالجسد لم يكن هامشياً في العرض، بل كان الحضور الأبرز لتعبيرات جماعيَّة جعلت من هذا الجسد إشارة للعالم الداخلي المركب للممثل، ناهيك عن البعد الجمالي الذي حاول الإخراج توظيفه ضمن السياق العام لأحداث المسرحيَّة. الانصياع والتمرد، الألم والخوف، الطاعة العمياء وفقدان



السيطرة على الحواس. كلها ثنائيات دفعت العرض إلى تمرير مقولته عن القمع في بلدان العالم الثالث.

عالم المعتقل هذا بناه الصنديد بأجساد ممثليه جنباً إلى جنب الضوء والظلال والدخان. سينوغرافيا (على حسين ميرزا) اعتمدت في ديكورها هياكل لمراحيض ومغاسل يتم تحريكها على منصات نقّالـة. ليس أكثر من ذلك. أجل هو تقشف مقصود أتاح للممثل أن يكون عنواناً رئيساً لمسرحيَّة «المؤسسة». ممثل قادر على ملء فضاء كامل من الحركة والأداء الصوتى وحضور جسدى غير تقليدى. بهذا



المعنى كان هناك ما يشبه وحدة أسلوب واضحة، وتوظيفاً لعناصر العرض في خدمة الممثل، لا عناصر تزيين وزركشة. تنويع منابع الضوء (جعفر غلوم) والفراغ الذي رسمه عيسى الصنديد تكفلا بإدارة الممثل ضمن مناخ فتح شهيَّة الأداء على آخرها.

وكان الفتا إلى حد بعيد طريقة إلقاء الحوار. المقاطع الصوتيَّة المجـزأة على ألسـنة الممثلين، أضفت هي الأخرى طقسـاً لتوليفة العرض. توليفة من الصراخ والعدميَّة والشعور بعبثيَّة الحياة ولا معقوليتها، حين ينتهي الإنسان إلى مجرد خردة بشريَّة، فيساق إلى ساحات الإعدام كما تساق الشاة إلى الذبح. لم يصور العرض هذه اللحظة، لكنها كانت ماثلة طيلة الوقت. سجناء في ذهن سجين يعاني من مرض الشيزوفرينيا. فصام جماعي لا يبقى ولا يذر. صراعات فرعيَّة داخل صراع لعالم الشخصيَّة الرئيسة. صحيح أنه صراع يجرى داخلياً، لكنه يلقى بظلاله على كائنات افتراضيَّة. كائنات تتغذى من ذلها اليومي، من قتامتها الداخليَّة، وعوزها الشديد إلى التماس الرأفة والشعور بالتعاطف.

يبدو العالم النفسي لكل ممثل واضحاً في تأثيراته على حركة الجسد، فالظهور مقوّسة، والرؤوس منحنية، والوجوه مكفهرة، كل ذلك لم يكن ليعنى شيئاً لولا توجه الأداء جماعياً، ومن ثم كتابة مونولوغات لكل شخصيَّة، فالطبيب والمفكر والمريض والمساعد والمرأة، جميعهم في «المؤسسة» واقعون تحت سطوة جلاد خفي. جـلاد يطبق حتى على أحلامهم. اللعثمة والتأتأة لا تنبعان من فراغ، فالألسن شبه مربوطة إلى سلاسل حديديَّة. أصفاد توثق الجسد وتجعله يئن تحت سياط السجان ورغبته في ضعضعة الضحيّة



لا يستغنى عرض «المؤسسة» عن الموسيقى والمؤثرات الصوتيَّة (عيسى الصنديد)، بل يجعلها بمثابة ممثل رئيس، موسيقى تآلفت هي الأخرى مع الشرط الفني للعرض، ولاسيما في مشاهد دخول المرأة بيرتا ورقصها مع توماس، أو في مشاهد موت الرجل المريض بعد صراعه مع الداء والجوع والخوف. شخصيات تنبع مع كل «موتيف» موسيقى يجعله الصنديد فاصلة في الأداء الحر والمنعتق من قوالب الأداء التقليدي، إذ لا يفسح كل هذا التناغم في الحركة والصوت والموسيقي مجالاً لانحرافات عنها، بل يصر العرض حتى النهاية على تجسيد حالة إنسان ينتظر لحظة إعدامه. إنه العالم والمفكر والكاتب الذي استحال العالم أمامه إلى مصح وسجن في آن معاً. هي أسلبة عالية للخوف البشرى المزمن من الموت والمرض



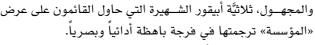


فالنسخة العربيَّة التي قدمها الفنان البحريني لا شك أنها ستظل مقترحاً لافتاً، ولقد عكست تطوراً كبيراً في الخروج على الصيغ المسرحيَّة السائدة عربياً. على الأقل يمكن الإشادة بذلك دون تجاهل «المونوتون» الذي دخل فيه الأداء في مقاطع من العرض، لكن ما يشفع لذلك برأيي هو الإصرار على تصدير تجربة مغايرة تكون فيها الجرأة الفنيَّة بطلاً مطلقاً.

#### بطاقة العمل

الممثلون: عمر السعيدي (توماس)، زكريا الشيخ (أسيل)، عالية إبراهيم (بيرتا)، على الفردان (لينو)، كامل البوسعيدي (ماكس)، على أبو ديب (توليو)، عبدالرحمن إسماعيل (الرجل المريض)، يوسف عبدالله (المسؤول).

> سينوغرافيا: علي حسين ميرزا. إضاءة ومكياج: جعفر غلوم.



لا حدود لاختبار ألم الإنسان وعجزه في هذا المعتقل الذي تصوره «المؤسسة»، إلا أن موت الرجل المريض سيفاقم الصراع بين الشخصيات الأُخرى، وخصوصاً بعد أن تدور الشكوك حول موته، وكيف يتم تقتير كميات الطعام والماء على السجناء. كلاب بافلوف وشرطيته تحضر هنا بصفتها منعكساً شرطياً يسيل معه لعاب السجناء دون تقديم وجبات إضافيَّة من الغذاء والشراب، وصولاً إلى تحطيم الإنسان من الداخل، تهشيمه وزعزعــة ثقته بالآخر. لحظة يطلقها العرض كالرصاص الحي على المتفرجين، فمسرحيَّة «المؤسسة» لا تدع الجمهور وشأنه، بل تسعى لجعل المتفرج يخوض في عوالم شخصيات هاربة من الجحيم. حرفياً وبلا مبالغة سعى المخرج عيسي الصنديد إلى توريط المتلقى في لحظات معينة من العرض. لحظات من تشويه الكائن الإنساني وتحييده وإرغامه على الرضوخ لآلة النظام المرعبة.

مسرح القسوة هذا لا يخفى ولعه بـ «البيوميكانيك» ولا بالتقيد الصارم بهندسة فيزيولوجيا الجسـد. الحركيَّة المنضبطة والصارخة في تعبيراتها وقدرتها على توليد الدلالة. إن مسـرحيَّة «المؤسســة» بهذا الشكل أعطت تأثيراتها العميقة على لحظة التلقى في الصالة، وجعلت الجمهور - أو على الأقل من قابلتهم بعد العرض - يشعرون



عيسى الصنديد: مخرج مسرحي مواليد البحرين عام 1987. يحمل شهادة بكالوريوس في الفنون المسرحيَّة - تمثيل وإخراج، المعهد العالى للفنون المسرحيَّة - الكويت 2016. عضو مسرح الصواري - مملكة البحرين - 2006. حقق عدة عروض أبرزها: «الزومبي»، و»الرجل الذي تحول إلى تشيخوف»، و "كلاشيه"، و "رماد من رماد".



كما علمنا الشاعر الفرنسي شارل بودلير من خلال ديوانه «زهور الشر»، حين قال «أعطيتني الطين، فحولته إلى ذهب»، كيف نحول القبح إلى الجمال والطين إلى ذهب، يقودنا العمل المسـرحي «كعب ونصف حذاء» للمؤلـف والمخرج الإماراتي محمد صالح السـيدي، في تجربــة «خيميائيَّة» نوعيَّة، تحــول إثرها مكان يضم حاويــات قمامة إلى عالم فني ســاحر بديع، أضفي على الفضاء الركحي لمســة شــاعريَّة مميــزة. كأن الإضاءة الزرقاء في عمق الركح تهيئنا إلى شيء ما سيحدث، شيء ما من قبيل التحولات الجماليَّة والوجدانيَّة، لاسيما وأن العنوان: «كعب ونصف حذاء» كان بمثابة التمهيد الذي أثار مخيلتنا وفضولنا لغرابته.

#### فائزة مسعودي ناقدة مسرحية وإعلامية من تونس

فالعنوان يمثل السيميائيَّة الأولى، التي يتجلى من خلالها خطاب الأثر الفني، وهو العتبة التي نجتازها لكشف خبايا العمل الإبداعي. في البداية، انكشف الضوء عن جسد مثقل بالهموم والأحزان، يتلوى من شدة الجوع والبرد الذي ينخر عظامه في جو قاتم، كئيب. المكان عار وفارغٌ، لا تؤثثه سـوى حاويات قمامة، وكما نعلم، هاته الحاويات ترمز للأشياء الزائدة، المتروكة، غير المرغوب فيها. كذلك كانت الشخصيَّة المشردة، شخصيَّة الشاب في عمر الزهور، لا تزيد قيمة أو أهميَّة عن الفضلات، فهذا الشاب منبوذ، وحيد، مشرد في الشوارع التي يسودها الفراغ، والوحشة، والبرد، والأمطار.

ولكن هذا المكان القذر سرعان ما تحول إلى فضاء جميل بفضل المشرد، عندما أخرج بعض الدمى، لتشاركه الحديث، وتملأ وحدته حضوراً وأنساً، فتعوضه حرمانه من عاطفة العائلة ودفئها، وتبرئه من آلامه الشديدة، وتشبع رغباته، وتعوض حاجته الملحة لتغذية روحه وقلبه من خلال دفء عالم العرائس، ليمتلئ الفراغ حباً وجمالاً وألفة. فقد فاجأنا هذا المشرد برهافة إحساسه وروحه انطلاقاً من نوعيَّة الفضلات التي جمعها من القمامة وحافظ عليها ليشيد عالمه الجديد، وعلاقاته الغريبة النوعيَّة: عرائس، ورود بلاستيكيَّة، قنينة بها القليل من العطر، فستان، وحذاء أحمر. اتضح أنه يحتفظ بها ليهديها إلى امرأة مشردة مثله، أحبها وأصر على ملاقاتها واقتحام فضائها، وهو حيز من المكان الذي تنتشر فيه الحاويات، جعلت منه خلوتها الخصوصيَّة للنوم والاستراحة.

ما يميز العرض المسرحي، هو مزْجه بين تعبيرات مسرحيَّة مختلفة، تتنقل عبرها الشخصيَّة من شاب مشرد إلى فنان تحريك عرائس، ثم إلى منسق مشهد لمسرح الأشياء (الحذاء والكعب). يتحول فضاء القمامة إلى فضاء ساحر جميل، يكتشف المشاهد من خلاله، عالم الدمى، تلك العرائس التي تستأنس بها الشخصيَّة المشردة وتمللًا الفراغ: فراغ المكان وفتور العاطفة. ثم ينتقل المشاهد من عالم العرائس، ليكتشف فن مسرحة الأشياء البديع، وكيف تتحول فردة حـذاء وكعب إلى عاشقين في لقاء رومانسي حميم، وكيف تتحول حاوية الزبالة إلى طاولة عشاء، يدور حولها حديث رومانسي في مكان لطيف يلتقي فيه الأحبة، فينسى المشاهد مع الشخصيات طبيعة المكان الحقيقيَّة ولو لبرهة من الوقت، ولو إلى حين.

لقد مثلت المسرحيَّة دعوة صارخة لتخطى بشاعة العالم وقسوة الحياة وخلق الجمال من اللاشيء. انتقلت الأشياء من السلبيَّة إلى الإيجابيَّة، وانتقلت معها أيضاً الشخصيات النكرة المنبوذة التي لا نعرف أسماءها ولا عوالمها إلى ذوات لطيفة قريبة منا، نحبها ونعرفها، برغم تشردها وعيشها بين حاويات الزبالة في الشارع، في تلك الأمكنة الوسخة القبيحة التي سرعان ما تحولت إلى فضاءات جميلة من وحى خيال الشخصيات.

#### جماليَّة التشظي

اتسم فضاء الركح بتعدديَّة المكان. فضاءات متشظية تتمزق شخصياتها بين ذاكرة الماضى الأليم والحاضر الأكثر ألمأ وحرمانأ وقسوة. يتجلى هذا التشظى من خلال الستائر المنفصلة على شكل

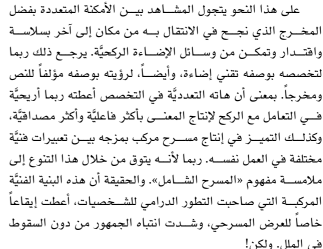


أعمدة في العمق، وكذلك من خلال انبثاق فضاءات متعددة تضيئها الذاكرة عبر الفلاش باك الذي يأخذنا تارة إلى منزل الشاب الذي طرده أبوه، وتارة أخرى إلى المكان الندي اغتصبت فيه البنت. ثم تتواتر أمكنة أخرى من وحى الخيال، كتلك التي تنبثق من عوالم الدمي المتحركة، أو تلك التي يتخيلها الشاب للاحتفاء بحبيبته (صالون أو مطعم راق). يتحول هذا الفضاء باستمرار ويتغير حسب اختلاف الأزمنة والسياقات بين الواقع والخيال، الماضى والحاضر، الأليف والساحر، الواقعي و«الترنسندنتالي» المتعالي.









برغم فرادة الفكرة التي بُنيت عليها المسرحيَّة، فإنها لم تخل من بعض الثغرات التي يمكن تفاديها بالعمل على بعض العناصر المهمة بأكثر دقة وسيطرة وتكثيف لإصابة الهدف المرجو منها، لتتخلص المسرحيَّة من بعض الشوائب التي يمكن أن تمس جوهرها. مثلاً، في المشاهد التي يتم فيها استحضار أمكنة الفلاش باك، كان من الممكن إخلاء الركح من الحاويات والاكتفاء بإضاءة ترمز إلى الرجوع إلى الوراء، وانبثاق الذكريات. بذلك نقلل من التحميل الزائد للركح ونريح أعين المشاهد من الإرباك البصرى جراء ثقل الديكور غير المبرر بالنسبة لفضاءات الفلاش باك.

في هذا المستوى، في تقديرنا، كان من الأفضل أن نتعامل مع الركح في عرائه وفراغه، حتى نسلط الضوء على ما علق بذاكرة الشخصيَّة في أبعادها الأكثر دراميَّة، سواء بالنسبة لمشهد قسوة





الأب على الشاب، أم فيما يتعلق بمشهد العنف الجنسي والتعدي على الكرامة الإنسانيَّة للبنت. كان من الممكن الاكتفاء بالعمل على الإيحاء عبر لغة الإضاءة والتقشف المادي للديكور، كما أشار إلى ذلك غروتوفسكي في تصوره الجمالي للفضاء والركح. فعبر الإيحاءات يمكن أن تغذى مخيال المشاهد لرؤية الفضاء بأكثر أريحيَّة وأكثر تحرر وأكثر فاعليَّة. ومن ناحية أخرى، كان من المستحب، في مقاطع من المسرحيَّة، أن نتخلى عن الإضاءة الخلفيَّة الزرقاء غير المبررة، وأن نرمز لآخر المساء أو الليل بإضاءة خافتة وكفى.

#### خاتمة

هذه قراءتنا للعرض الذي مسنا في دواخلنا ومشاعرنا. جمال الشخصيات ورهافة مشاعرها، بخاصة الشاب الذي أبدع في تصوير ذاته الرقيقة الرهيفة الحساسة الفنانة المكتفية بالقليل لتصنع الكثير، وبرغم انكسارها في آخر المسرحيَّة وفشلها في نيل محبة البنت ولطفها وتماهيها مع عالمه، وبرغم مغادرته المكان مخذولاً، ساخطأ على قساوة البنت وعنجهيتها وتمردها عليه بتهشيمها لعرائسه واندفاعها وتهورها، حتى وإن كانت ربما على حق، فإنه غمرنا بفلسفته للحياة وللإنسان وللزمن. وما المانع في الاكتفاء بنصف حداء إذ يمكّننا من شق الطريق إلى ما هو أفضل؟

كانت المقاربة الجماليَّة مهمة في طرح الفكرة الأساسيَّة التي بُنيت عليها المسرحيَّة، وهي فكرة مهمة جداً وأهميتها تكمن في طرافتها وفرادتها، وهي غير مستهلكة على الأقل في المسرح العربي عموماً. كذلك التنوع والمزج بين تعبيرات فنيَّة مختلفة: مسرح الجسد، وفن العرائس أو الدمى، ومسرح الأشياء، فيه أيضاً

مزج بين التقنيات الخاصة بكل تعبير، أعطى للعمل جماليَّة مضاعفة وعمقاً آخر وتنويعاً يشد من انتباه المشاهد فلا يمل ويواصل في بناء المعنى من خلال رؤى فنيَّة وأدوات مختلفة.

تجدر الإشارة إلى أن هذه القراءة للمسرحيَّة توافق العرض الذي قدم في نطاق أيام الشارقة المسرحيَّة في دورتها 34، يوم الأحد 23 فبراير الماضي على خشبة مسرح قصر الثقافة، وقد قام بدور الشاب المتشرد الممثل جعفر ماردنلي، وشخصيَّة المتشردة الممثلة مرام إسماعيل، وأدى الممثل عبدالله الموسى دور الأب والرجل العجوز في الفلاش باك، من دون أن ننسي إسهام بقيَّة الفريق التقني الذي أعد المسرحيَّة.



محمد صالح سيدي، مخرج ومصمم إضاءة من الإمارات، أخرج العديد من العروض في إطار أيام الشارقة المسرحيَّة، منها «ليلة بعمر» 2010، و «ترنيمة» 2023.

# بعض الأشياء ترميز وإيحاء وتجريب

كتب نص هذه المسرحيَّة الإماراتيَّة، بالعربيَّة الفصحي، فادي جرجس، وأخرجها محمد جُمعة، وشخَّصها خليفة ناصر، ورزان نجيب؛ من فرقة «المسرح الحديث بالشارقة»، وشارك آخرون في بناء عرضها، وتصميم رُكْحها وتأثيثه.

## فريد أمعضشو باحث وناقد ثقافي من المغرب

وقد تطرق العرض إلى أكثر من موضوع، وامتاز بطابعه الرمـزي ذي الإيحـاءات الواقعيَّـة، التي تلامـس راهن الأمة بحيث تـم توظيفها، بـدلالات وأبعـاد مختلفة، فـي جملة من العربيَّة في عالم اليوم الذي يسوده منطق الغاب، وتغلُّب الأقوى اقتصادياً وسياسياً وعلمياً، واحتراف المتحكِّمين في دواليبه «لغة الخشب»، المرصَّعة بتعابير مسكوكة رنّانة، و»الكيل بمكيالين»، لدى التعامل مع المستضْعَفين.

> يرى المتفرج أمامه، بمجرد رفع الستار وانطلاقة العرض، عدداً من الكراسي الخشبيَّة الموضوع بعضُها فوق بعض، فضْلاً عن طاولات تُسمع دقات عليها، وهو ما يتكرر، إلى حدّ ما، في آخـر العرض كذلك؛ لنكون أمام فعل «بسـيط»، ولكنه دالٌ، تبدأ وتنتهى به المسرحيَّة، وكأنَّا بإزاء عمل فني ذي بناء دائري، يؤدّى في المحطتين معاً دوره في الإثارة والتعبير.

> وقد يحمل فعل التراشُـق بتلك الكراسي، في أول العرض، إيحاءات سياسيَّة؛ حيث التصارع والتطاحن اللذان يشهدهما الواقع المعيش، في أكثر الأحيان، يُتَوَخّى منهما تحقيقُ مطمح الجلوس على كرسي الحكم، وممارسة السلطة والتحكم. ولعل في هذا الأمر توجيهاً مَا لمسار الصراع في العرض، وإيماءً إلى مداره الأساس. ولكن مشهد سقوط الكراسي على الركح، في الأخير، يشي بالانكسار والفشل، وهو ما يعنى أن مسار الوصول إلى سدة الحكم، ومركز صنع القرارات، إذا لم يُؤَمَّر بفعل ديمقراطي، ولم يُحصَّن بقواعده ومعاييره، فإنّ مآله إلى فشل وزوال.

ويحضر صوت الاحتياج على امتداد هذا العرض، ذي الطابع الحداثي، عاكساً ضعف الإنسان وجوديًّا، ومحدوديَّة طاقته، وافتقارَه الدائم إلى ما/ مَنْ يُكملُه نسْبيًّا.

نشير إلى أن للكراسي رمزيَّة طافحةً في مجال المسرح؛ الأعمال الدراميَّة، يختلط فيها الواقعي بالسياسي، بالاجتماعي، بالخيالي... ومع ذلك، لم يكن مؤلف النص مجرد مقلِّد، يقتصرُ على توظيف هذا العنصر الثقافي بدلالاته المألوفة، بل ينطوي اختياره الفني ذاك على كثير من ملامح الإبداع والتميز؛ إذ نجد،



«منذ البداية، مَشْهديَّة الابتكار تتجلّى في عناصر التشكيل البصري وديكوراته. عين الصانع معلقة، تحْجُب الحقيقة؛ حقيقةَ الكراسي غير المُكْتملة، بمُختلف أحجامها وارتفاعاتها، لعلَّها سُلطة عُليا، تتحكَّم في القرار وتدبير الأمور، أو هي قوة نافذة مُحرِّكة لسُلُطات القَرار. ومن هنا، يُنطق الفعل واللعبُ الجَسَديّ لعبة القرار نحو دوّامة، تصنعُها الأجساد المُؤدِّية.. إنها بداية تدْعُونا إلى مسايرة الصراع".

ولئن أمكننا، من خلال قراءة العمل، الوقوف، ضمن موضوعاته، على معانى الضياع والحيرة والتيه والتمزق والاغتراب والرتابة والظلم، إلا أن رغبة التسلط والتحكم والتملك تظل التيمة الرئيسة في المسرحيَّة، في ظل واقع يُرينُ عليه اختلالُ موازين القُوي، واتساع الهُوة بين مكوّناته، والاتجاه نحو تغوُّل الأقوياء، في مقابل استمرار ضعف الكادحين البسطاء. ومن هنا، تَحَكَّم الصراع والجدال في حوار شخصيّتَي العرْض، على امتداد مساحته الزمنيَّة، التي تناهز الأربعين دقيقة؛ بحيث إنهما لم تكفّا عن الصراع، الذي اتخذ صُوراً مختلفة، واكتسى أبعاداً أعْمقَ، ورامَ - في أساسه - السيطرة والزعامة؛ ففي المسرحيَّة «رجل وامرأة، يولدان من رَحم القرارات المتعددة. يتصارعان حول الأحقيَّة؛ أحقيَّة الوجود والتملُّك. يتحادَثان إلى حدّ التشنُّج، ويتراشَقان بالدّلائل".

ويُستثنى من ذلك مقطع قصيرً، اتخذته الشخصيتان فرصة للبوح، وكشْف مشاعر الحبِّ، ومحاولة استعادة توازنهما النفسى، وتجاوُز واقع حيرتهما واغترابهما الذاتي، ولكنه يظل مشهداً عابراً، غير ذى تأثير كبير في مسار أحداث المسرحيَّة؛ لأنهما سرعان ما عادتا إلى استئناف صراعهما المُضْنى، الذى شكل - بلا شك -ملمحها الأبرز، واستهدف التملك والتسلط وفرْض الصوت الخاص؛ وإلى مواصلة بحثهما السّيزيفي عن ذاتيهما في واقعهما الكئيب؛

واقع الضياع والتمزق والهزيمة. ينضاف إلى ذلك مشهد محاولة التقارب بين الشخصيتين المُتحاورَتيْن، وتجاوز الخلاف المستمر بينهما، ولو مرحليّاً، ولعل قبول لوني الحُمرة والخُضرة، في لحظة ما من العرض، علامة دالّة على ذلك المسعى.

ووردتْ بين ثنايا العرض إيماءة، ولكنها عميقة جداً؛ لأنها تعكس رهاناً أساسياً من رهاناته، وهي الاغتصاب؛ اغتصاب الأرض من أهاليها قسراً وظلماً، وهو ما يشير - بشكل أو بآخر - إلى العدوان الذى يتعرض له الشعب الفلسطيني، منذ عقود، على يد الصهاينة، الذين يستخدمون شتى الطرق والوسائل للاستيلاء على أرض هـذا الشعب، واغتصابها، وتقتيل أبنائها، وتدمير قراها ومُدنها. ويترجح هذا التأويل باستحضار عنصر الألوان في العرض، التي تُوافق العَلَم الرسمى لهذا البلد العربى؛ إذ يرى مُشاهد المسرحيَّة تناول شخصيتَنْها، في لحظة منها، مسحوقين، بلُوْنَي الحمرة (لون الطماطم) والخضرة (لون الخيار)، ونثرهما في الهواء، وتراشُـقهما بهما، علاوة على ما امتاز به العرض من حيث استعمال الإنارة والظلام، وعلى تمَوْقُع الممثلين وتحرُّكهما على الرُّكح، وتأثيثه. فباستجماع هذه العناصر كُلِّها، يخْلُصُ الناقد التونسيُّ محمد كشو إلى تأييد التأويل المذكور قائلاً: «في مشهد التراب غبار بألوان.. لونان مُتضادًان: الأحمر لون حارّ، في مقابلة الأخضر كلوْن بارد. اختيار التقسيم في رقعة مجاليَّة لكل فريق: (الرجل) على يمين الخشبة في فضاء أحمر، و(المرأة) على شمالها في فضاء أخضر. وينتقلان، في أعلى الركح، في رقصةٍ، ليُصوّرا بجَسَديْهما في الفضاء شكل المُثلُّث، ويَنْفُثان ترابَ الأرض بألـوان الرّاية: أحمر وأخضر وأبيض وأسود.. ثلاثة فضاءات مُتوازية، ومُثلث في أعْلاه، وكأننا نشكّل راية الصراع وهُويته.. إنه العَلَم الفلسطينيُّ في رقصة أيقونيَّة للمُمَتَّليْن،



يُحيلنا على (Viva Palestina)". وسيؤكد الناقد نفسُه ذلك الأمر في ختام مقالة له، قارَبَ فيها عمل جرجس في «بعض الأشياء»، بقوله: «إنّ تتبُّعَنا لرموز وشفرات العمل، النصيَّة والبصريَّة والتشكيليَّة والحَرَكيَّة، جَعَلَنا في حُقول دلاليَّة حول السلطة والتسلُّط والتحكم، استدْعَتْنا لاستحضار ظواهر الاستعمار ومخلّفاته. ولعلّ تنْزيلَنا للعمل حول القضيَّة الفلسطينيَّة فيه من الواقعيَّة الدلاليَّـة الكثير، يُغَذِّيها اقتسامُ الفضاء الرُّكْحيّ في علاقة بقضيَّة الأرض والوطن والتفاوُض حول المجال".

لقد قال هذا العمل، إذاً، بعض الأشياء، مما يكتسى طابعا مُلحّاً فى تقدير مبدعه؛ سعْياً إلى «اصطياد لحظات، وتخليد وجودها ضمن سياق بصرى حَرَكيّ»، تاركاً باقيها للمتلقى، الذي يُراهَنُ عليه، في الأدبيات الحديثة، لملء فراغات النص، والمشاركة الفعالة في بناء دلالته. وحتى إذا لم يُفلح هذا المتلقى في استكمال الأشياء التي لم يقلها العرض، وترجمتها إلى أفعال، فإنه ينشغل بها على مستوى الحُلم، في انتظار أن تُتاح فرصةُ تحويلها إلى واقع عمليًّا.

وعلى الرّغم من أن النزوع نحو التسلط والتملك والتحكم، وخوض شتى أشكال الصراع من أجل بلوغ غايته، أمران غير جديدين على المسرح العربى المعاصر عموماً، فإن الطريقة التي عالج بها فادي جرجس الموضوع، بما فيها من انتقائيَّة مقصودة، متميزة فعْلاً؛ ذلك بأنه تناوَلَهُ رمزيّاً، حاشداً له كلُّ الوسائل الفنيَّة والتقنيَّة الملائمة لينجحَ عرض «بعض الأشياء» في تحقيق رهاناته ومراميه، في علاقة وثيقة بواقعنا المَعيش، الذي تعكس مؤثثات الخشبة جانباً مهمّاً منه طبعاً، في ظلِّ ما يَعْرفُه من اختلالات هيكليَّة في السياسة والاجتماع وغيرهما. بل إن أحد الباحثين لم يتردّدْ في ربط موضوع المسرحيَّة بالقضيَّة الفلسطينيَّة، مُنْطلِقاً - كما رأينا -



من جملةِ مؤشراتِ يشي بها العمل، ومكوناتِ ينهض

عليها صَرْحُ العرض؛ إذ رأى أن الرُّكْح «يتحول، رمْزيّاً، إلى جغرافيا البُلدان.. إنها تُنذر بالتوسُّع والاستيطان. وقد يعد السطو على فضاء الآخرين وصاية واستعماراً، وتبدأ لعبة الكراسي وطرق الرَّشْق بها كالحجارة أو المدافع والطائرات، والتَّخَنْدُق وراءهما؛ فتفقدُ توازنها، وتتحوّل إلى أنقاض الحروب وانهيار البنايات والأبراج، وتتناثر في الفضاء، ويبدأ العدِّ؛ عَدُّ الضحايا والبني المدمّرة، وإحصاء الخسائر في إيقاع لعب الممثل والمُعاودة".

وتطرح مظاهر الترميز والإيحاء والتجريب الكثيرة في العرض، التي لم تَبْعُدْ طبْعاً عن الواقع، تحدّيات على مستوى التلقي والتأويل؛ فهي تتطلب قارئاً أو متفرِّجاً مؤهَّلاً لفهم ما وراء الكلمات، والاهتداء إلى غاياته وأبعاده المَرُومة. ولهذا، فقد سُجلٌ على العرض، في الجلسة النقديَّة التي تَلَتْ مشاهدته في «دبا الحصن»، مساء الجمعة 16 فبراير 2024، «أفكاره المُلْغزة، وغموض بعض تفاصيله»، كما لاحظ عليه بعضُهم عدم إحكام مؤلِّفه نسجَ خيوط نهايته، ولكنه أجاب بأنه لم يكن، لدى كتابة نص العرض، مهتمّاً بإنتاج عمل مسرحى على النمط الكلاسيكي، الـذي يلتزم الوحدات الثلاث المعروفة، ويحترم خطّيته المألوفة، بل توخى أن يجرّب شكلاً جديداً، وأن يشتغل بمفهوم أساس دراميّاً، لا بموضوع على الطريقة التقليديَّة.

وكان لا مناص من أن يختار مهندسُو العرض مكوّنات بنائيّة مناسبة؛ لتشييد فضائه السينوغرافي، وشَحْنه بمَداليلَ غنيَّة وأبعاد عميقة، سواء على مستوى الديكور أم الألوان أم الإنارة أم المؤثرات الصوتيَّة، وهو ما حصل بالفعل؛ ف «جاء فضاءٌ العرض مشْبَعاً بالدلالات الإيحائيَّة والتنويعات البصريَّة، التي سيطرت حتى على الحضور الأدائيّ للمُمتثلين، ليتحوّل الأداءُ - بدوره - إلى جزء من تشكيل الفضاء بصريّاً ودلاليّاً. وهنا، يندرج الحدّثُ ضمن مكوِّنات الفعل المشكِّل للفضاء، سواء بالحركات، أو بالاستعارة الإيحائيَّة للألوان، أو بالمقارَبَة الأدائيَّة التي تُعيدُ بناء الفوضى المنظَّمة داخل الفضاء؛ وهو ما يسهمُ في إضفاء لَمْسة جماليَّة خاصَّة، تُثْرِي تطورَ مســار التشكُّل الرَّكْحِيِّ والحَرَكيّ للعرض، ليركزَ المُخرج في هذا العمل على جماليَّة المكان، القائمة على استنطاق ذاكرة الفضاء، ككيان يعيش وينمو ويتغيَّر ضمن مسار الحدث

وقد شكَّلت الكراسي أهم عنصر ضمن هذا الفضاء، أحْسَنتْ شخصيتا العرض التعامل معها، في ضوء توجيهات مخرج العمل، الذي كان، من قبْلُ، ممثِّلاً، ينتمي إلى جيل الثمانينيات في المسرح الإماراتي. وتبرزُ في وسطه، أيضاً، العين بحمولتها الرمزيَّة الأكيدة، التي ارتبط توظيفُها بالرغبة في إلقاء أضواء كاشفة على النفسي والواقعي في المسرحيَّة، وبالإيحاء بالرقابة والرعاية في تأويل



آخر ممكن. تقول الناقدة التونسيَّة إيمان الصامت عن هذا المكوّن الأساس: «تشكلُ العينُ المُضيئة، المعلِّقةُ وسطَ الركح، الطاقة النابضة في الفضاء، ومركز الإشعاع الحسّي والبصري؛ فهي تعطى نظرة أخرى لواقع الشخصيتين، لتسلط الضوء على الفوضى النفسيَّة التي يمكن تجاوُزها بالتحاور والتواصل؛ حيثُ يكشف تقييمٌ هذه النماذج الفوضويَّة، المنتشرة على الركح، عن تعقيدات الذات البشريَّة، والسيما عند كبَّح مشاعرها، ليساعد هذا التحرر على الوصول إلى نوع من النظام الخفيِّ..

وتميَّز العرض بحركيَّة، ضَجَّ بها على امتداد زمن تقديمه، على نحْو عشوائيٌّ أحياناً، ولكنها - كما يُقال - فوضى خلاقة؛ فوضى ينبثُق انطلاقاً منها النظام. ولا يمكن لمُتابع العرض إلا أن يُشيد بأداء الشخصيتين، وانسجامهما؛ مما يعكس أهميَّة تدريباتهما الكثيرة على العرض، واستيعابهما جيداً النص وأهدافَه فكرياً وجمالياً، وإنْ بدا، على مستوى الظاهر، والتزاما بمقتضى رؤيته الإخراجيَّة المؤطِّرة، سعى كل منهما إلى التحكم في الآخر، وإخضاعـه لقراره؛ فالعملُ «يحكى عن شخصيتين (رجل وامرأة)، وقع تبادلُ لأيديهما؛ حيث صارت يدا الرجل في جسد المرأة، ولكنه ظل متحكِّماً فيهما، والعكس صحيح، ليبــدُو الفعلُ صادراً عن إرادته. وعبر جملة من المَشـاهد، نفهم أن ثمــةَ اختلافات في تفضيلات كل واحد منهما تُجاه مختلف

واتَّسَم العملُ، كذلك، بمُرافقة صوتيَّة، بدءاً من أوله، ترسم إطار العرض العام، وتحدد صُوى مساره، وتُومِئُ إلى غايته المتوخّاة؛ فما كان من الممثليْن إلا ترديد خطاب هذا الصوت الثالث، والإكباب على ترجمته ركحيًّا. ووظَّف العَرْضُ اللون، بما له من رمزيَّة وأبعاد سـيميائيَّة، علـى نحو موفق تمامـاً، بوصفه عنصراً جماليـاً ودلالياً يخدم الموضوع والمقصديَّة معاً، ويُعين على تحقيق رهانات العرض

لقد تضافرت هذه العناصر؛ من كتابة وحوار وحركة وركح وإكسسوارات وغيرها، لبناء عرض مسرحي راق، في شكله ومحتواه، لامس جانباً مهمّاً من واقعه، في بُعديه الضيق والواسع، على نحو غير مباشر، بل استعان لذلك بالرمز والإيحاء وسائر الوسائل الفنيَّة، التي ضَمنَتْ للعمل تميّزاً ونُضجاً، وجعلته أقدرَ على تناول موضوعه المألوف بطريقة تنطوي على كثير من ملامح التجريب والترميز. وبقدر ما ارتقى هذا الأمر بالعرض جمالياً وفنياً، فإنه قد يطرح إشكالات وتحديات بالنسبة إلى ملتقيه، ما لمْ يتأهل ويستجمع شروط التعامل مع الأدب الجديد؛ فعملنا هذا «أثر مفتوح»؛ بتعبير أمبرطو إيكو (U. Eco)، ليست له دلالة وحيدة نهائيَّة، بل يحتمل أكثر من قراءة وتأويل. ومع كل قراءة نَقْتَرئُها للعمل، تتكشَّف لنا معان وأبعادٌ أخرى، لا تُسْعِفنا القراءةُ الأولى أو الواحدة، مهْما ادّعَت من العُمق والسداد، على الاهتداء إليها. وفي هذا الإطار، فإن ما قدّمناه، ونحن نتناول هذا العرض -الذي ينتمي إلى مسرح العبث (Théâtre de l'absurde) - تحليلاً ودراسةً، يظل مجرد قراءة من بين قراءات كثيرة محتَملة لهذا الأثر المفتوح المتجدِّد، الذي باح بـ «بعض الأشياء»، تاركاً الباقي للمتلقى تخيّلاً وتخْميناً وحُلماً.



محمد جمعة على (الإمارات 1998) مخرج مسرحي، وممثل في المسرح والتلفزيون والسينما، يدرس في أكاديمية الشارقة للفنون الأدائية: قسم التمثيل، شارك بصفته ممثلاً في أكثر 20 عرض مسرحي منها: «وهبص»، «ونين غبيشة»، «الذاكرة والخوف»، و «لامع بلا الوان»، و «قائمـة الخديج»، وفي رصيده بصفته مخرجاً مسرحياً نحو عشرة عروض، وحاز نحو عشرين جائزة عن أعماله المسرحية (أفضل عـرض، أفضـل إخـراج، وأفضـل أداء تمثيلـي) في مجموعـة مـن المهرجانـات المسـرحية المحلية.



مع أن مجمل الخطاب الملفوظ في مسـرحيَّة «جرانتي العزيزة» للفنان الفاضل الجزيري كان موجهاً للجمهور بشـكل «منبري» مباشــر باســتخدام «ميكروفونات» مثبتة على الركح، ومع أن ذلك قد تــم أيضاً تحت إضاءة شبه ثابتة ومركزة بالكامل على مربع الفنانين الخمسة (أربعة عازفين ومطربة)، فإن العرض الذي امتد إلى سـاعتين تقريباً (إنتاج 2025) كان في غاية الخفة، لا بسـبب اقتصار الديكور في عناصره الثابتة على أربعة كراس و «بيانو» فقط، بل أساسـاً بسبب الروح المبهجة التي تكونت عناصرها من الخطاب الملفوظ الذي كان حميميــاً، صادقاً، يحكى بنبرة دراميَّة مواجع فنان أعطى حياته للموســيقي، ومــن العزف المتقن الذي تداول عليه فنانون متميزون.

### كمال الشيحاوي إعلامي وناقد ثقافي من تونس

ومن الغناء الممتع الذى أظهرت فيه المغنية مقدرة لافتة على أداء أدوار وأغان من مختلف الأنواع والمرجعيات التونسيَّة والشرقيَّة والغربيَّة، إضافة إلى الأداء المرح اللاعب للعازفين/ الممثلين الذين تداولوا على استخدام «الميكروفون» لرواية فصول ومحطات وأحداث مكثفة من التاريخ الاجتماعي والسياسي والثقافي لتونس من خمسينيات القرن الماضي وصولاً إلى حدث «هروب» الرئيس الراحل عن البلد في 14 يناير من سنة 2011.. كل بطريقته ومزاجه

جرى كل ذلك انطلاقاً من حكاية/ إطار، هي قصة الموسيقي الشاب الذي يروى قصة شغفه بالموسيقي وبالة الكمنجة «الجرانة» كما يسميها «التوانسـة»، وانتدابه في فرقة الإذاعة للموسيقي وحبه لمطربة تخلت عنه وسافرت إلى الشرق لمواصلة مشوارها الغنائي في عالم «الفيديو كليب» والاستعراض. ولم تكن هذه الحكاية/ الإطار سوى استعارة لمسار السرد الذي يحتاج لنقطة نهاية، (نهاية مرحلة، نهاية نظام، نهاية حكاية، نهاية أشخاص) سنة 2011.

مسرحيَّة «جرانتي العزيزة» كوميديا موسيقيَّة جعلت من الموسيقي كل شيء تقريباً في هذا العمل، فهي ركحه وفضاؤه الذي يحيلنا مباشرة على أجواء التمارين والعروض الموسيقيَّة، وما يتخللها من وقفات واستراحات وأحاديث جانبيَّة بين العازفين، وهي الرابط الذي يجمع بين الشخصيات بصفتها عازفين وفنانين، وهي شغلهم

ومورد رزقهم وهى شغفهم وقدرهم وقصة وجودهم كله وهى الخيط الذي ينسج كل الحكايات والسير والأحداث التي مرت بها تونس ونخبها من الفنانين والمثقفين في تفاعلهم مع الأحداث الفارقة (الاستقلال، تجربة التعاضد، الانفتاح السياسي والتعدديَّة، التضييق على الحريات وصولاً إلى انتفاضة الحوض المنجمي وثورة 2011). ولم يكن الغناء والعزف في المسرحيَّة مجرد عنصر جمالي داخل سينوغرافيا العمل فقط، بل عبارة عن مونولوغ درامي مرح يشرح تدرج الأحداث داخل المسرحيَّة، وقد ساعد في ذلك الاعتماد على عازفين محترفين، وهم لطفى السافى على آلة التشيللو الذي كانت له مداخلات خفيفة وكوميديَّة في المسرحيَّة، إضافة الى مهدي ذاكر الذي كسر حاجز الملل بعزفه المحترف على آلة الكمنجة، إضافة إلى المايسترو إلياس البلاغي الذي لم يكتف بالعزف بل شارك في سرد الأحداث مجسداً شخصيَّة «عمدة» عازف البيانو الضرير.

#### شهرزاد

توزعت الآلات الموسيقيَّة في بداية العرض على الركح، وتمركزت الميكروفونات في الجـزء الأمامي منه، وبعد أن بدأ إلياس البلاغي العرض بأداء معزوفة على آلة البيانو، استهلت إشراق مطر السرد لتخبرنا بشيء من الدلال والإغراء بأننا أمام حكاية من حكايات ألف ليلة وليلة وأنها شهرزاد الحكاية. وإثر ذلك تداولت الشخصيات الخمس على رواية تاريخ تونس من خلال تجاربها. وقد تمحور السرد أساساً على ما يرويه ماهر بيتهوفن كما يناديه أصدقاؤه من خــلال تجربته في فرقة الإذاعة الوطنيَّة التي كانت عنصراً قاراً في









كل الأحداث السياسيَّة المهمة بالبلاد، بفنانيها وعازفيها، إضافة إلى ما تستحضره رفيقة دربه وزوجته من أحداث ومعلومات إما عن طريق الحوار المباشر بينهما أو بالغناء، حيث أدت إشراق مطر عديد الأغاني التي ارتبطت بكل حقبة من تاريخ تونس على غرار أغنيـة المرحوم الهـادى قلة «بابور زمر خش البحـر» وغيرها من الأغاني. وكما يجرى الحديث في المجالس في عفويته وانتقاله السلس من شخص إلى آخر وميله إلى التذكر والاستطراد وتحوله من مونولوغ إلى ديالوغ/ حوار؛ تعددت الأصوات المتداخلة وتقطعت أحياناً بطريقة مرحة مع تلك التدخلات الطريفة لعازف العود.

هكذا تشكل السرد على امتداد ساعتين حيث لم يكن السماع للألسـن فقط، بل للآلات الموسيقيَّة ومعزوفاتها التي تحكي قصصاً وروايات وأحداثاً فيها الشخصي/الذاتي في علاقة الموسيقي بالمطربة، وفيها ما يتصل بالزمالة التي جمعت أعضاء الفرقة، وفيها ما يعود لسير فنانين وعازفين ومطربين أفذاذ صنعوا تاريخ وعلى الرياحي، وآخرون كثر.

لقد تحولت حكاية العازف الذي خسر حياته على المستوى بصمتها في المشهد الفني والسياسي في تونس. الشخصى مهنياً وعاطفياً خاصة، إلى تعلة سرديَّة لرواية تاريخ من الانكسارات والأمجاد واللحظات المؤسسة لتاريخ الموسيقي التونسيَّة، من الرشيديَّة إلى استقدام المطربين والعازفين من الشرق، إلى دور الفنانين الأجانب في تعليم الموسيقي والعزف على الآلات الحديثة، مروراً بدور فرقة الإذاعة الوطنيَّة للموسيقي، ودور المجددين فيها عزفاً ولحناً وغناء، وقد ذكر في هذه السير عشرات

الأسماء التي صنعت تاريخ البلد في المجال الموسيقي والمسرحي والأدبي/الفكري أيضاً، إضافة إلى سياسيين وزعماء كبار. وقد حدد الجزيري أسماء عديد الشخصيات الفاعلة في تاريخ تونس خلال العرض، من ذلك أساتذة الكونسرفاتوار من أحمد عاشور، الذي درس بالمعهد العالى للموسيقي وقاد الأوركسترا السيمفوني من سنة 1979 إلى 2010، إلى أساتذة أجانب بالمعهد على غرار زلاطكا، وياروش، وسترينو، الذي تتلمذ على يده الموسيقار رضا القلعي، وتطرق إلى سيرة عازفين مثل عبدالحميد بن علجيَّة، والسيد شطا، ولم يفته ذكر عدد من المسرحيين منهم محمد إدريس، والحبيب بولعراس، وقدم لمسـة وفاء لمديـر التصوير الحبيب المسـروقي (أحد أعضاء مجموعة المسرح الجديد) الذي انتحر سنة 1980 عن عمر لم يتجاوز الثلاثين سنة. كما تحدث الجزيري عن بورقيبة واليوسفيين (تيار سياسي كان معارضاً لبورقيبة في ستينيات القرن الماضي)، ووزراء معروفين في عهدى بورقيبة وابن على، إضافة الموسيقي التونسيَّة منهم أحمد الوافي، وأحمد عاشور، ورضا القلعي، إلى مجموعة «برسبكتيف»/ آفاق (تنظيم سياسي يساري معارض في ستينيات القرن الماضي)، وغيرهم من الشخصيات التي تركت

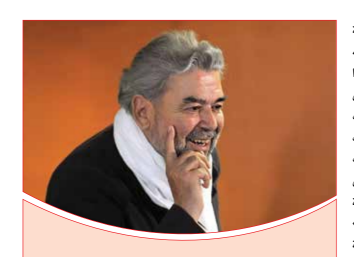
وقد كان للجانب الذاتي نصيب من المروى فيما استعاده الجزيرى من أحداث تخص مجموعة المسرح الجديد التي كان أحد أعضائها المؤسسين، وعملها الأخير «كوميديا» الذي كان موضوعه ميدان الموسيقي و»العرابن» في تونس، وكيف أضر أخلاقياً وذوقياً بهـذا المجال، وقد كانت «كوميديا» (قدمت في بداية تسعينيات القرن الماضي) من الأعمال التي فرقت المجموعة وشكلت لحظة

فارقة تحول على إثرها الفاضل الجزيري إلى مشاريعه الفرديَّة الخاصة سواء في السينما والمسرح أم في الموسيقي أين قدم عمليه الكبيرين في أول التسعينيات، وهما «النوبة»، و»الحضرة»، وهما من العروض الفرجويَّة الكبرى التي تحولت إلى ظواهر بالمعنى السوسيوثقافي والأنثروبولوجي أيضاً. وقد استعاد السارد /العازف بيتهوفن أثناء الحديث عن هذين العملين الجدل الذي صاحب ظهور هذين العملين في تونس بعد حرب الخليج الأولى، وكيف حققا نجاحاً منقطع النظير جماهيرياً بالرغم من احتجاج جزء من «النخبة» المثقفة التي كانت تمسك بدواليب السياسة الثقافيَّة مبررة رفضها لهذين العملين وخصوصاً «النوبة» بأنه يفتح باباً «رسمياً» لثقافة «المهمشين» و»الزوفرة» بالعبارة التونسيَّة الدارجة في إشارة إلى آلة «المزود» وفنانيها وموضوعاتها.

#### البطاقة الفنيّة

مسرحيَّة "جرانتي العزيزة" هي من إنتاج المسرح الوطني التونسي والمركز الثقافي جربة ومسرح الأوبرا تونس، سينوغرافيا وإخراج فاضل الجزيري، نص ودراماتورجيا جماعي، أداء كل من إشراق مطر، وسليم الذيب، بمشاركة العازفين لطفي السافي على آلة التشيللو، وإلياس بلاغي على آلـة البيانو، ومهدي ذاكر على آلة الكمنجة. مساعدة مخرج سامية بن عبدالله، أزياء جيهان بن عطيَّة وإضاءة فيصل بن صالح، أما موسيقى فقد أمنها صابر القاسمي.





يعد فاضل الجزيري من المبدعين المسرحيين التونسيين المتمردين، فبعد مجموعة مهمة من الأعمال التي شاركت فيها مجموعة المسرح الجديد (غسالة النوادر، التحقيق، عرب، وغيرها) أظهر ضيقاً معرفياً وسينوغرافياً بالعلبة الإيطاليَّة للعرض، فانفتح على فضاءات الحضرة الصوفيَّة والنوبة الموسيقيَّة، وأنجز أعمالاً فرجويَّة كبرى (النوبة، الحضرة، زغندة وعزوز، زازة، نجوم...) مثلت تحولاً نوعياً في المشهد الثقافي التونسي. ويمكن القول إن عرض «جرانتي العزيزة» ينتمى إلى رصيده من هذه الأعمال الفرجويَّة التي استلهمت مادتها من الطبيعة الاحتفاليَّة للثقافة التونسيَّة الشعبيَّة، وما تتميز به من حميميَّة وحسيَّة وروح المشاركة الجماعيَّة للاحتضالات اليوميَّة التي كثيراً ما تنشأ بشكل عفوى لتردد ما توارثته الأجيال من أغان ومعزوفات وإيقاعات تحكي قصص وسير وحكايات أبطال وعشاق. وسواء تعلق الأمر بالتراث الغنائي الشعبي، الحضري والبدوي بمختلف ألوانه، أم بالتراث الغنائي الديني، أم بالتراث الغنائي الطربي التونسي والعربي، فإن القصة التي يتم ارتجالها لتأطير العرض في مختلف تلك العروض ما هي إلا تعلة سرديَّة فقط لتنظيم مفرداتها وتقسيم أركانها وإبراز مخزونها وهو ما نسجله في كل تلك العروض التي ترتجل قصصاً عفويَّة بسيطة كما هي الحال في عرض «جرانتي العزيـزة» الذي جعل من حكاية الحب والزواج الفاشـل مجرد تعله قصصيّة للاحتفال بذاكرة الثقافة والبلاد التونسيَّة من خـلال مدونتها الغنائيَّة والموسيقيَّة.



أسامة السروت كاتب وباحث مسرحي من المغرب

لطالما كان استقراء العرض المسرحى مسائلة عويصة في التناول النقدي، وقد اعتمد دائماً المفاهيم الأرسطيَّة في معالجة المستجدات المسرحيَّة، نصاً كان أم عرضاً، وحتى مع بزوغ فجر العهد الملحمي لم ننتقل إلا إلى سياق عكس-درامى لتبرير التصورات البريختيَّة، والواقع أن بزوغ «مسرح المخرج»، ثم «مسرح السينوغراف» قد أسس لمجال لخصوصيات تعبيريَّة حيَّة. فرجوى جديد تفرض التقنية الركحيّة الجديدة فيه جماليتها، وتتحقق بالتالي شعريات جديدة تختلف عن تلك القديمة، مع الأخذ بعين الاعتبار عامل التجدد في الرؤية الإنسانيَّة للعمل الفني من دون أي التجارب والأداءات المسرحيَّة الجديدة. إمكانيَّة للقطيعة.

لقد كتب أرسطو كتابه «بوطيقا» مستحضرا نماذج الدراما والملحمة حاسماً لأى مقاربة للفن المسرحي، فهو واللغة». وقد تم استثمار هذا المفهوم في عـرّف به باتريس بافيـس التفاعليَّة، حيث

استعمالات نقديَّة متنوعة لا يتسع المجال لحصرها، ولذلك سنستحضر في مقالتنا هاته، قيمته الإجرائيَّة في إبراز وتجويد الفعل الفنى داخل السياق المسرحى.

أداةً تقنية للتعبير عن الهويَّة الفنيَّة للعمل المســرحي، وتأكيــد مفرداتــه الإبداعيَّــة

المسرحيَّة الحديثة محفزاً مهماً لسبر أغوار التمظهرات الركحيَّة الجديدة، والبحث عن

داخل سياق مسرحي والحاصل بين الممثل تجتمع وقد تنفرد وهي: الإيقاع والانسجام ولفهم مستجدات هذه العلاقة نقرأ ما

يقول: «التفاعليَّة هي العلاقة بين نظام إن «الشعريَّة» الأرسطيَّة تقترح نفسها مصطلح les arts interactif «الفنون

الركحيَّة، حيث تؤسس إنجازاته البصريَّة ويأتي في التعريف ما يلي: «التفاعليَّة

دهشة ودقة وفوريَّة». لغة واصفة تحيط بالمعروض الحاضر من في قاموس «الفنون الأدائيَّة والمسرح وبخاصة الثورة الرقميَّة المعاصرة، وهذا ما

المعاصر» لباتريس بافيس يردُ مصطلح التفاعـل interactivité أو التفاعليَّـة، والديثرامب، واعتمد فكرة المحاكاة أساساً ليشير إلى أن الفعل بين شخصين اثنين في نظره: «محاكاة تتسم بوسائل ثلاث قد والجمهور يمثل أساس العلاقة المسرحيَّة، المعاصرة.

إن ما يثير الدارس في تصنيف بافيس هو تجاوزه لمفردة: «تفاعل» وتركيزه على

«التفاعليَّة» بصفتها خاصيّة تفيد الدارس والناقد المحترف، وهذا في حد ذاته يمثل جـزءاً من فهم فكرة التفاعل في العرض المسرحي أو الفرجة الحيَّة، ذلك أن الخاصيَّة تكون أقرب للصيغ الجديدة التي قد ترفض المعياريَّة.

نلتمس انطلاقاً مما سبق طريقنا للفهم الصحيح لفكرة التفاعل من خلال استيعابنا لفهم خاصيت. إن التفاعل علاقة بين طرفين قد تختلف طبيعتهما (بشريَّة أو غير بشريَّة) وتتجلى في توصيف محدد يتمثل فى ثـلاث كلمات/مفاتيح: الديناميَّة غير المحدودة، والإدهاش، والفوريَّة.

إن استعارة هـذه الكلمات بوصفها مداخل لقراءة التجارب المسرحيّة المعاصرة ستكون مجدية لأبعد الحدود وبخاصة أمام الفرجات التجريبيَّة وما بعد الدراميَّة، فالمسرح المعاصر بحساسياته وتجاربه يتخذ فعلاً سبيل «التفاعليَّة» من دون أدنى شك، بل ويتخذها خاصيّة فنيّة، وشعريَّة أساسيَّة لتحقيق جمالياته.

#### الدراماتورجيات الجديدة

يحضر التفاعل في شعريات الدراماتورجيات الجديدة وبخاصة تلك التي تقترح تلقياً شذرياً لعلامات العرض المسرحى. يقول رولان بارت في سياق وصفه هـذه العلامات: «ما المسرح؟ إنه نوع من الآلة السيبرانيَّة، تختبئ وقت الاستراحة، خلف الستارة. وما إن ترتفع هــذه الأخيرة حتـى تبدأ هــذه الآلة ببث

وهـ و الخاصيَّة المميـزة للفرجة المقدمة، فالمعروض كلما أجاب عن تحقق الفرجويّة

الرسائل إليك، ولهذه الرسائل خصوصيَّة

التزامن برغم اختلاف إيقاعها». إن

العرض المسرحي بوصفه نموذجاً لآلة

سيبرانيَّة على حد وصف بارت، يثبت

حضور التفاعل عبر مكونات الخاصيَّة

التفاعليَّة فنجد العرض المسرحي مرسلاً

فكما أن العرض المسرحي هو تركيب

محورياً لكتلة من الرسائل تجاه المتفرج.

معقد لأنظمة علاماتيَّة، فهو يضم رسائل

متداخلة تتشابك في لحظة تلقِّ واحدة،

فهناك نظام التعبير الإيمائي، ونظام

التعبير الحركي، ونظام الزي، ونظام

الإضاءة، ونظام الصوت والمؤثرات

الصوتيَّة، ونظام المؤثرات البصريَّة، ثم

النص المنطوق أي النظام اللغوي وكل

حقائق الركح، ونص الكاتب، ولعب الممثل،

والصورة المشهديَّة، هي حقائق تمثل

إن هذه الحقائق لا تتحقق إلا في

لحظة تحقق العلاقة المنتجة للعرض

العلامات لا تكاد تتحزأ، بل إنها تتماسك

وتتكامل بطريقة غريبة يولّد بعضها بعضاً،

ويعطى بعضها المعنى للبعض الآخر، وقد

تظهر خاصيَّة «التفاعليَّــة» جليَّة عبر

مكوناتها: الديناميَّة اللامحدودة والفوريَّة،

وتتحقق فور تحقق فعل العلاقة (فرجة/

متفرج)، أما الضلع الثالث لخاصيَّة

التفاعليَّة والمتعلق بالإدهاش فهو متعلق

يكون أحدها أساسياً لعمل الآخر.

حقائق أخرى.

#### الفرجويّة وتحقيق التفاعل

يرد في سياق فهم الفرجويَّة ما طرحه حسن يوسفى حول الإحاطة بالمفهوم، حيث يقول: «وقد أستعمل الفرجوى بمعنى ما يعرض أو يقدم للمشاهدة بكيفيَّة مثيرة وغير عاديَّة». إن انفتاح الفرجوي على سياقات عديدة في الحياة اليوميَّة يتخذ صفة إيجابيَّة، وتارة سلبيَّة، حسب سياق وجود المعروض الفرجوي، وفي علاقة الفرجوى بالمسرحي نجد الفرجوي محدداً بكونه مرتبطاً بالمسموع والمرئي الركحي، فهو الذي يبتلع المتفرج من خلال الوسيط أو الأداء الظاهر الذي يتم عرضه، والنتيجة تكون ملموسة على مستوى المتفرج من خلال الأثر (داخلي أو خارجي)، ثم مدى الانتشار أو المحدوديَّة للمعروض الفرجوي المسرحي، أي فترة التفاعل ومنه، فحزمة الحقاً.

وهكذا، وبترادف خاصيَّة الفرجويَّة وارتباطها بالتفاعليَّة عبر رابطة الإدهاش، نتمكن من الإحاطة بكل الأضلع المكونة للمفهوم المدروس، أي التفاعل، ليتأكد لنا أنه أداة مهمـة لتناول العديد من التجارب المعاصرة في فنون الأداء، لكونها تنبني على المثلث المقترح (الديناميَّة غير المحدودة، والإدهاش، والفوريَّة)، ومدى قدرة مفردات الخاصيَّة التفاعليَّة على بمعطى آخر يمثل عصب أي فرجة، الإحاطة بالأشكال الفرجويَّة الجديدة. معلوماتي وبيئته، التفاعليَّة تَكُون مع عامل بشرى أو غير بشرى». يستعير بافيس في تعريفاته بعد ذلك وبخاصة عند طرح التفاعليَّة» تعريفاً مأخوذاً من كتاب «الفن الرقمى...» لإدمون كوشو ونوربير هيلير، هى مفهوم ديناميكي لا حدود له، يدفع يشكل الحديث عن الشعريات للحصول من الكمبيوتر على إجابات أكثر

التلقي المسرحي

والتفاعلية

لقد تم تحديد التفاعليَّة بوصفها خاصية معاصرة انطلاقاً من مجموع الخبرات الناتجة عن التطور التكنولوجي، جعل بافيس يستعين برؤية كتاب متخصص في الفن الرقمي ليقوم بغرس المفهوم كمصطلح نقدي مسرحي يساير التطورات الحاصلة في أشكال الفرجة المسرحيَّة



الحديث مع سلوى محمد علي ليس مجرد «دردشة» حول مشوار ممثلة رفيعة المستوى، تخرجت في المعهد العالي للفنون المسرحيَّة بالقاهرة، ولكنه بالأصح توثيق لمحطات مهمة في تاريخ المسرح المصري. إنسانياً تجد نفسك أمام سيدة ودود للغاية، منطلقة، مرحة، صريحة لدرجة مخيفة، مثقفة، تجمع بين براءة الصغار وعفويتهم من جهة، ونضج الكبار وفطنتهم من جهة أخرى.

#### باسم صادق ناقد مسرحی من مصر

فنياً كانت شاهدة مؤثرة في كافة أنماط الإنتاج المسرحي المصري، بسبب تأرجحها بين كل نمط بإنسانيَّة وعفويَّة لا تخلو من الوعي بضرورة اكتساب تجربتها الخاصة، والغريب أن بداية انخراطها في المسرح المحترف كانت من خلال «مسرح القطاع الخاص»، في تجربة كونت منها قناعات لم تفارقها حتى اليوم، بالإضافة إلى علاقة خاصة جداً تشكلت بحكم قربها - زوجة وتلميذة - من المخرج الكبير الراحل محسن حلمي.

• كثيراً ما ترتبط نشأة المبدع بحالة فنيَّة تحتضنه في المهد، تشكل وعيه وتوجه وجدانه نحو احتراف الفن، فهل ينطبق هذا على بداياتك؟

- أنا من مواليد محافظة قنا، لأم من الأقصر وأب من سوهاج، تنظيف الساحة و ولكن عملهما كان في مدينة قنا، وهذا سبب ولادتي هناك، بينما يعد ليلتها فيلم «لعبة الأ أبي «قاهرياً» لأن أبويه كانا يعملان في القاهرة، وولد هو نفسه لصديقه: «سعاد فيها. أظن أنه في هذا الوقت كانت الأسر «متورطة» فنياً - إذا جاز معتقدة أن تحيَّة كا التعبير - فأنا من أسرة عاديَّة جداً، أمى مدرّسة تدرجت في وظيفتها من عشر سنوات.

حتى صارت ناظرة مدرسة، أبي مهندس في جهاز الإسكان والتعمير، جدتي لا تعرف القراءة والكتابة، ولكنها كانت تعشق أسمهان، وتحرص على أن نسمعها معها باستمرار، بخاصة أغنيَّة «قهه ة».

الواضح أن تلك الأجواء التي خلطت كل هؤلاء في بوتقة واحدة، نتج عنه تشبعي بالفن، والأغرب أن هؤلاء الناس هم أنفسهم مَن ربّوا أخواتي البنات اللائي لم يحببن الفن. لا أجد تفسيراً لهذه الظاهرة، ولكن المناخ عموماً كان مشبعاً بالفن، وبخاصة أبي الذي كان يكلمنا دائماً عن فريدة فهمي، ويقول لي: «نفسي أشوفك زي فريدة فهمي»، فقد كان شغوفاً بالفن والفنانين، ولم يكن صوت محمد عبدالوهاب ينقطع من بيتنا هو وأسمهان.

#### • المدرسة والساحات وحي القلعة، ماذا تعني لك؟

- في مدارس القلعة شاركت بالتمثيل في مسرحها خلال طفولتي في المرحلة الابتدائيَّة. لم أترك حفلة من حف الرقص أو مسابقات الخطابة أو الصحافة المدرسيَّة، إلا وشاركت فيها، بالطبع فقد كنت ابنة الناظرة التي يهتم بها الجميع. (تضحك). المفارقة أننى عدت إلى حى القلعة ممثلة فيما بعد ليشاهدني الجميع، حين عرضت مسرحيَّة «الملك لير» بطولة يحيى الفخراني في ساحاتها عام 2001، وكنت أجسد فيها دور ابنته «ريجان»، وفي رأيي أنها كانت أجمل ليلة عرض لمسرحيَّة لير، لأن جيراني شاهدوها، ولأنها أعادت لى ذكريات أول فيلم سينمائي شاهدته في حياتي، حين مرت سيارة بميكروفون تنادي: «يا أهالي القلعة الكرام، فيه فيلم هنعرضه في الوسعاية يوم كذا الساعة كذا»، وبالتالي أخذ كل منا ما يملكه لمشاهدة الفيلم، سواء كرسي أم حصيرة أم وسادة، تم تنظيف الساحة ووضعت شاشة عملاقة بجانب السيارة، وشاهدنا ليلتها فيلم «لعبة السـت». أذكر أن أحد سـكان الحـى قال مبهوراً لصديقه: «سعاد حسني يا ولا»، فظللت سنوات طويلة من عمري معتقدة أن تحيَّة كاريوكا هي سعاد حسني! كان عمري وقتها أقل





#### • الرغبة في التمثيل، متى بدأت؟

- لم أشعر يوماً برغبة في أن أصبح ممثلة، فقد كنت أمارس رياضة الجمباز في المرحلتين الإعداديَّة والثانويَّة، ولكنى كنت أشاهد المسرح باستمرار لأنه كان طقساً عائلياً، مثلما نسمع الأغاني دوماً، نرتاد «مسرح البالون» لمشاهدة حفلات فرقة رضا باستمرار، ومرة شاهدت في «مسرح الهوسابير» مسرحيَّة جورج سيدهم، وسمير غانم، ونسرين، وهي أول مسرحيَّة أحضرها في المسرح، ولكن التلفزيون كان يعرض كل خميس مسرحيَّة نتجمع حولها ونستعد لها بتجهيز البطيخ ولبّه المقلى، استعداداً لمشاهدة المسرحيَّة على التلفزيون، وغالباً ما تكون لفؤاد المهندس وشويكار، أو سميحة أيوب وعبدالله غيث، وصباح يوم الجمعة أذهب لمشاهدة حفلات سينما مترو الخاصة بالأطفال، وفيها شاهدت مثلاً فيلم «سنووايت» دوبلاج فاطمة مظهر، وملك الجمل، وأحمد الجزيري، وغيرهم.

كان التلفزيون المصرى أيضاً يعرض أفلاماً روسيَّة مدبلجة، فشاهدت مثلاً فيلم «الملك لير» الروسى مدبلجاً بصوت زكى طليمات، وكان عمرى خمس سنوات وقتها، ومع ذلك لم يمح من ذاكرتي، وكان ممثلو المسرح القومي هم من يؤدون الدبلجة من بخاصة مع صغر سني. الروسية إلى العربيَّة بأصواتهم، مثل سميحة أيوب، وسناء جميل.

> كل هذا لم يجعلني حتى أفكر في امتهان التمثيل، ولكني تقدمت لمعهد الفنون المسرحيَّة لأن مجموعي كان ضعيفاً جداً في الثانويَّة العامـة، كانت تلك فضيحة كبرى، حتى إن والدى دخل المستشفى من هول صدمته، كان حلمه أن أصبح مهندســة، وأنا أيضاً، ولكن لم يؤهلني مجموعي سوى إلى فنون مسرحيَّة.

• إذا كان القدر قد رسم لك طريقاً نحو الفن، على عكس رغبتك، فكيف تشكلت علاقتك بمسرح القطاع الخاص برغم كونك طالبة

- في اختبار القبول سألوني عن سبب رغبتي في الالتحاق بالمعهد، فقلت: لأن مجموعي ضعيف -بعكس كل زملائي المتقدمين - واعتقدت اللجنة وقتها أننى أرتجل، وأملك قدرات كوميديَّة، ودمى خفيف، وهي ثلاثة أشياء لم أكن أملكها، ولكنني كنت أقول الصراحة فقط. كانت اللجنة وقتها تضم جلال الشرقاوي، وعلى فهمي، وعبدالرحيم الزرقاني.

منذ اليوم الأول لي في المعهد جمعتني علاقة صداقة وطيدة بالأستاذ على فهمى مدرس التمثيل، وكثيراً ما حكى لى عن صداقته للسير لورانس أوليفييه الممثل والمنتج الإنجليزي الشهير، وكيف أنه دعاه إلى وجبة غداء في مسمط بالقاهرة، وروى لي اندهاش أوليفييه من مهارة عامل المسمط وسرعة أدائه.

في النصف الثاني من السنة الأولى كنت قد وقعت في غرام التمثيل. كانت طريقة أداء الأستاذ جلال الشرقاوي، وطبعاً على فهمي، هي السبب. وفي رأيي أن المدرس صاحب رسالة مهمة جداً، وأنا ممتنة لجلال الشرقاوي لأنه زرع فيّ حب المسرح، تعلمت منه المسرح اليوناني، وفي السنة الثالثة درسنا على يديه «نيو كلاسيك»، وكان وقتها العميد، وهو من وضع المنهج بنفسه، والغريب أن سمعة جلال الشرقاوي وفتها أنه رجل القطاع الخاص، صاحب الفرقة الرأسمالي المستغل، وفي رأيي أنه كان بوصفه منتجاً شيئاً، وأستاذاً شيئاً آخر تماماً، يدرك تماماً هذا الفصل، حتى إنني لم أكن أصدق أن هناك أستاذاً مخلصاً للتدريس إلى هذا الحد، وللمسرح بهذا

في مسرح القطاع الخاص كانت محطة «ع الرصيف» 1987 إخراج جلال الشرقاوي في شخصيَّة «تفيدة» موظفة الشهر العقارى التي تمثل شريحة كبيرة من النساء العاملات البسيطات. ثلاثة مشاهد فقط، ولكنها تجربة كبرى صعبة جداً لطالبة صغيرة السن، أسهل وأجمل ما فيها كانت سهير البابلي، وأحمد بدير، لأنهما ممثلان من طراز رفيع المستوى، مشبعان بالفن والتحقق، ولكنى تعرضت لمضايقات أخرى من صغار الممثلين لم أكن أتصورها،

سهير البابلي أستاذة الارتجال والكباريه السياسي، كانت وقتها قد انتهت لتوها من عرض «ريا وسكينة» بكل نجاحاتها المذهلة، لتقدم الكباريه السياسي في «ع الرصيف»، أصعب أنواع المسرح، والغريب أنها كانت تلاحق التطورات السريعة في الشارع المصرى لحظـة بلحظـة، وما يهم المواطـن العادى، وترصـده كل ليلة على المسرح، فمثلاً إذا زاد سعر اللحوم صباحاً، فهي تتحدث عن ذلك

ليلاً في العرض، فأنا محظوظة جداً لمشاركتي في تجربة كباريه سياسي «كما قال الكتاب». سهير البابلي ممثلة مخضرمة وذكيَّة جـداً، تعلمت منها الارتجال ووقفة المسـرح واحترامـه، تعلقت بها لدرجة أنها حين اعتزلت ظللت فترة أحلم بها كل ليلة تقول لي إنها عادت للمسرح، وأذكر أنها كانت سعيدة بي جداً، وكثيراً ما قالت لي: «أنت ممكن تبقى سهير البابلي لما تكبرى»، وكلام لطيف جداً.

المثير في هذا العرض أن سهير البابلي كانت تقول على المسـرح ما يخطر على بالها، والأكثر إثارة أن أحمد بدير يرد عليها بجمل منضبطة جداً وفي محلها. تناغم غير طبيعي بين ثنائي لن يتكرر. جمل سريعة متلاحقة كضربات «البينغ بونغ»، وأنا أتابع هذا بذهـول، فقـد كان دوري في بداية العرض ثـم نهايته، فكان لدى الوقت أن أتابعهما من الكواليس كل ليلة بشغف متجدد دائماً، كأنها

لم أكرر تجربة مسرح القطاع الخاص مرة أخرى، بسبب عدم قدرتي على التعامل مع تفاصيل معينة فيه.

#### • قد يفقد بعض الممثلين شغف المتعة مع تراكم الخبرات، فهل شعرت يوماً بأن الاحترافيَّة قد تفقدك متعة الأداء؟

- اكتشفت مع الوقت في نفسى شيئاً غريباً جداً، أنه برغم تراكم الخبرات الحياتيَّة والمهنيَّة فإنني في كل مرة أمثل فيها أشعر بأنها المرة الأولى. الارتباك نفسه والخوف ذاته. أسلم نفسى للتجربة بوصفى تلميذة، وهذا الأهم بالنسبة لي. صفة إنسانيَّة غريبة، قد تكون متعبة ولكنها أعتقد مفيدة للممثل، لأن هناك ممثلين يرتكبون خطأ كبيراً، وهو أنهم يدخلون المشهد بإحساس نهاية المشهد، لذلك حين أقدم ورشــاً في الأداء التمثيلــي أقول للمتدربين إنه أكبر خطأ ممكن أن يرتكبه الممثل، فلابد أن تدخل المشهد من دون أن تعرف ما سيحدث، فلا تجهز دموعك استعداداً لذرفها في نهاية المشهد، بل اترك نفسك لاكتشاف ما سيحدث خلاله، وتعامل مع مفاجآته بإنسانيَّة، وأعتقد أننى اكتشفت في نفسي طبيعتي الإنسانيَّة، وهي ما خلقت لديّ الطزاجة، فبرغم أنها صفة متعبة جداً لأن الممثل في كل مرة يبدأ من الصفر، فهي تخلق لديه الطزاجة والاكتشاف دائماً، وهذا ما يحفظ لى استمتاعى المتجدد بأدواري.

#### • «الثقافة الجماهيريَّة» كانت خطوة مغايرة تماماً لك بعد تجربة «ع الرصيف»، فكيف تقيّمينها؟

- تجربة ثريَّة وممتعة، التقطني فيها المخرج ناصر عبدالمنعم لأمثل معه «مدرسة العساكر» أمام أحمد كمال، وأحمد مختار، وعلاء ولي الدين، عن «بكالوريوس في حكم الشعوب» تأليف علي سالم، وعرضت على مسرح السامر.

كان ناصر عبدالمنعم من الذكاء بحيث تعامل معى باعتبارى لم أمثل من قبل، فبدأ معى من الصفر، في حين كان باقي فريق العمل قد اكتسب مهارات كثيرة في ورش التمثيل مع المخرج الراحل نبيل منيب، وكانوا قد انتهوا لتوهم من ورشة منحة البطراوي وعبدالعزيز مخيون، وقد استفادوا من تجربة منحة في المسرح الفرنسي، وأحدث المدارس هناك، بالإضافة إلى مشاهداتهم للمسرح في روسيا خلال بعثات متفرقة، فكانت لديهم تجارب ثريَّة جداً، ويكفى تلمذتهم على يد نبيل منيب، فقد كان مهما جداً في المسرح المصري وقتها، والدليل أن كل الممثلين المؤثرين في المسرح وقتها تلقوا تدريباً على يد نبيل منيب.

على ذكر نبيل منيب، لابد أن أذكر أن مسرحيته «الأشجار تموت واقفة» كانت أبدع ما شاهدته للسيدة سميحة أيوب، فلم يكن مخرجاً ماهراً فقط، ولكنه كان أيضاً يملك الوعى والفكر المتعلق بما وراء التمثيل، فقد وظف طاقة سميحة أيوب المتأججة توظيفاً واعياً جداً أوصلها إلى درجة الخفوت، وهي الدرجة التي أحبها أنا جداً في التمثيل، لذلك اكتشفت أن الراحل نبيل منيب كان مؤثراً جداً في المسرح المصرى، برغم أننى لم أقابله، ولكنى لمست ذلك في من دربهم وعلمهم، ومنهم ناصر عبدالمنعم، الذي نقل لي كل خبراته التي تعلمها من نبيل منيب، وهو في الأساس - ناصر عبدالمنعم -رجل كريم بعلمه وتجربته وخبرته وأخلاقه أيضاً، تعلمت منه صداقة العمل الفني، أو الزمالة الودود، نخرج معاً، نشاهد عروضاً معاً، نتناول الغداء معاً، علاقة عميقة كما لو كنا إخوته الأصغر.



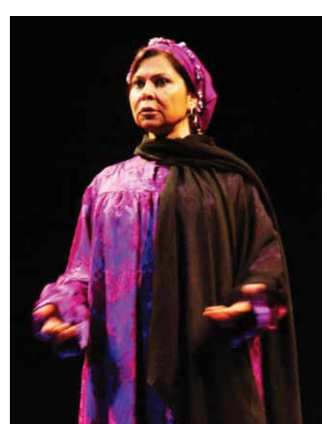


• في نهاية السبعينيات وطوال الثمانينيات كان مسرح الطليعة التابع للبيت الفني للمسرح بؤرة التجارب التجريبيَّة، وضم نخبة كبيرة من المسرحيين الذين لمعت أسماؤهم في الساحة الفنيَّة فيما بعد، وبينهم اتخذت خطوة جريئة نحو التمرد على المألوف. كيف تمثُّل ذلك في تجربة «رحلة حنظلة» باعتبارها خطوة احترافيَّة وعيك الفني؟ حقيقيَّة لك، وأولى على مسارح الدولة، لناصر عبدالمنعم؟

> - كانت القاعة 79 قد افتتحت في عهد إدارة المخرج سمير العصفوري. اختيار الاسم كان مرتبطاً بسنة افتتاحها، وبعدد مقاعد القاعة، وهي نفسها قاعة صلاح عبدالصبور فيما بعد.

> عبدالمنعم 1988، كنت خائفة جداً لأننى أمام كوميديان بحجم صلاح عبدالله، القادم إلى مسرح القطاع العام بكل رصيده وخبرته في فرقة محمد صبحي، وأنا من جمهوره في الأساس، خفت لأنني لا أملك القدرة على الإضحاك، فأنا لم أعترف بأننى لست كوميديانة فقط، ولكنني كنت أعترف أننى لست ممثلة أصلاً، ولكنى أؤمن بأن الكوميديا ليست تمثيلاً، بل إخراج وكتابة.

> بناء على تصوري هذا، لعبت شخصيَّة زوجة حنظلة، وساعدني ذلك في تقديم الجانب الكوميدي بالشكل المناسب لي، وبما يرضى



• كان مسرح الطليعة شاهداً على زواجك أيضاً من المخرج الراحل محسن حلمي، ودخول عالم أحد كبار المخرجين لمرة واحدة، لم تتكرر، بصفتك ممثلة، من خلال مشاركته عرض «دقة زار» سنة 1981، وللأبد بصفتك زوجة. كيف شكلت حياتكما معاً

- محسن حلمي هو من علمني أن المخرج باحث، وبالتالي الممثل لابد أن يكون باحثاً، ففي «دقة زار» أخذنا محسن لمشاهدة عدة عروض للزار في أماكن مختلفة، واستدعى إحدى فرق الزار لتشاركنا العرض، قرأ كثيراً حول موضوع العرض، وقام ببحث في عرض «رحلة حنظلة» تأليف سعدالله ونوس، وإخراج ناصر ميداني، واصطحبنا في جولاته، وقارن البحث الميداني بقراءاته، وعندما تزوجته، اكتشفت أنه يعمل بهذا الأسلوب في كل مسرحياته، «المحبظاتيَّة» وغيرها، فتعلمت منه هذه الطريقة في التعامل مع

ارتبطنا ببعضنا بعضاً في هذا العرض، وكما تعلم فإن هناك محطات في حياتي مرتبطة بمسرحياته، ففي «دقة زار» ارتبطنا، في «المحبطاتيَّة» تزوجنا، في «فرقع لوز» أنجبنا، في «هبط الملاك في بابل» التحاق ابنتينا بالمدرسة، في «ليلة من ألف ليلة» أنهتا المرحلة الإعداديَّة، وفي «أوبرا الثلاثة بنسات» التحقتا بالجامعة.

قبل الزواج خيّرني بين الزواج والعمل معه في عروضه، ورفض رفضاً قاطعاً أن أعمل معه، حتى لا يقال إنه سبب عمل زوجته. أغضبني ذلك جداً، لأن هذا القرار عطلني سنوات كثيرة، فهو مخرج مسرحي مهم، ويقدم مسرحيات مؤثرة في القطاع العام الذي أحبه، ولى فيها أدوار يمكن أن ألعبها، ومع ذلك كان يرفض. شعرت وقتها بأن هذا الرجل عطاني، لأن كثيراً من المخرجين اعتقدوا أننى ممثلة غير كفء، لأن زوجي نفسه يرفض أن أعمل معه، ولكن مع الوقت وجدت أنها كانت فكرة جيدة جداً، وأنه كان أكثر حكمة منى في

## • ما أهم التجارب والأسماء التي صنعت منك ممثلة لها بصمتها؟ - تجربتى الأولى كانت مع محمود أبو دومة في عرض «فرجينيا

وولف»، ممثلة صغيرة على الدور، حامل بتوأم، وكنا نبحث عن حلول حتى لا يظهر حملى، لأنه لا يناسب الشخصيَّة الدراميَّة، فارتديت ملابس فضفاضة، وتحولت إلى «مارتا»، وكانت تلك مصادفة خدمتنى لأننى كنت ضعيفة البنية تماماً، وبالأزياء والإكسسوارات صرت مناسبة جداً لدور «مارتا» على المسرح.

أنحاز جداً إلى تجربة «المسرح المستقل» لأنها كانت فترة ثريَّة جداً في الحركة المسرحيَّة المصريَّة، تعلمنا فيها ماذا تعنى فكرة «الـورش» وأهميتها للممثل، فحين قدمت مثلاً مسـرحيَّة «حكايات 1882» مع المخرج روجيه عساف، كنا نبحث أيضاً في التاريخ، لأنها

كانت في الأساس ورشة كتابة تشترك فيها مجموعة، مثل المخرج أحمد إسماعيل، وبسمة الحسيني، وروجيه نفسه، وأعدوا إطاراً درامياً للنص، واستدعوا ممثلين بعدها لمنح هذا الإطار الطابع الحى، روجيه عساف يعمل بطريقة ممتعة جداً، يطلب إعداد مشهد عن موضوع معين، ويقسمنا إلى أربع مجموعات، وكل مجموعة تقترح مشهداً، ويختار هو منها مشهداً واحداً، وهو ما خلق لدينا روح التنافس والسعادة والإخلاص للعمل والرغبة في إطلاق الأحلام والخيال والإحساس بمسؤوليتنا عن مشاهدنا.

#### • وماذا عن تجربة جواد الأسدي؟

- جواد الأسدى استدعى مجموعة من ممثلي المسرح المستقل لتقديم عرض «شباك أوفيليا» على مسرح الهناجر، ومنهم من يملك الخبرة مثل ناصر عبدالمنعم (ممثلاً)، وخالد صالح، وخالد الصاوى، وأحمد مختار، وحين استدعاني كنت مهيأة للعب شخصيَّة أوفيليا، ولكننى فوجئت باختياره لى فى دور حفارة القبور، وهو نفســه ما حدث لنجيب ســرور الذي تصور أنه سيلعب دور هاملت، ففاجأه باختياره حفار القبور، وهو ما سبّب صدمة له، ولكن بالنسبة لى كان أفضل ما مررت به، لأنه لـم يخترني لأوفيليا واختار معتزة عبدالصبور، والحقيقة أنها لعبت الدور أروع ما يكون، وأنا من جمهورها، وفي رأيي أن هناك ممثلتين ظلمهما المســرح المســتقل، وهما معتزة عبدالصبور، ونهير أمين، لأنهما كانتا رائعتين ومن أهم ممثلات المسرح المستقل وأكثرهن إخلاصاً، وتلك هي المفارقة، ولكن عدم أرشفة وتوثيق تجارب المسرح المستقل جعل الجمهور لا يعرف شيئاً عن هاتين الممثلتين.

لعبت أنا وحنان يوسف دورى حفارتي القبور، واعتمد جواد الأسدي علينا في كتابة أدوارنا، وبعدها اكتشفت أن هاتين الحفارتين في عرض «شباك أوفيليا» هما المعادل لبهلول الملك لير، حكيمتا المسرحيَّة، تعلقان، وترصدان، وتمهدان، وهكذا، وفي أول ليلة عرض نلنا احتفاءً غير مسبوق من الجمهور، لم نصدقه أنا وحنان، لدرجة أن الخوف سيطر علينا تماماً، وهنا لابد من ذكر أن هدى وصفى هي صاحبة اقتراح جواد الأسدى للإخراج في «الهناجر».

لا شك أن وصفي صنعت تاريخاً لا ينسى للمسرح المستقل خلال إدارتها لمركز الهناجر للفنون، فقد استدعت أيضاً قاسم محمد، وروجيه عساف، وعوني كرومي، وكل كبار المسرح.

عملت أيضاً مع فرقة الورشة، ومن إخراج محمد أبوالسعود قدمنا «بيت برنارد ألبا»، وأنا أعشق لـوركا، حتى إنني لعبت دور العروس في «عرس الدم» من إنتاج الثقافة الجماهيريَّة، وحباً للوركا ذهبت أيضاً لأداء دور برنارد ألبا، فوجدت نفسي ألعب شخصيَّة الخادمة، وهو ما يذكرني دوماً بنص «الخادمتان» لجان جينيه، فهو نص أحبه



جـداً، وأثر فيّ في برنارد ألبا برغم اختلاف نوعي المسرح بين العبث ومسرح لوركا، لدرجة أن نص «الخادمتان» أثر فيّ في تلقى فيلم «أحلام هند وكاميليا».

#### • هل تعتقدين أن الممثل أو المبدع مسؤول ولو جزئياً عن أرشفة وتوثيق الحركة المسرحيَّة من خلال أرشفة أعماله؟

- الممثل ليست مهمته أرشفة عمله، ولكنها مهمة الناقد، والدليل أننا حتى الآن نتحدث عن مسرح الستينيات، وقليلاً ما نتحدث عن مسرح التسعينيات، لأن الستينيات شهدت حركة نقديَّة وقتها، والتوثيق كان من خلال مقالات مهمة لكبار النقاد، مثل فاروق عبدالقادر، وغيره، ولكن في التسعينيات كان هناك نقاد مهمون مثل نهاد صليحة، ولكن بلا حركة نقديَّة، فنحن حتى الآن نعيش أزمة هل نصور المسرح للتلفزيون أم لا؟ بلا حل واضح وقاطع، وبلا سبب.

#### • وما رأيك في تجربة المخرج أحمد العطار في مهرجان «دي -كاف»؟ هل استطاع سد ثغرة المسرح المستقل؟

- العطار يقدم تجارب مهمة جداً، ولكنها تظل تجارب غير كافية، و«دي - كاف» في العام المنقضي قدم تجارب مهمة جداً منها تجربة الممثلة الرائعة حلا عمران، وقد قلت له إننى حزينة لأن الإدارة أخذت كثيراً من تجربته الإبداعيَّة، لأني أطمع دائماً في أن أرى مسرحيات له أكثر من ذلك، العطار رجل مسرح، معطاء، يمنح طاقته وعلاقاته للكشف عن مخرجين آخرين، وتجارب لافتة، ولكنها أخذت من رصيده الإبداعي.

• قلت إنك تحبين العمل في مسرح الدولة، وشهدت خطواتك تجارب عديدة في مسرح الطليعة تحديداً، بكل نجاحاته، وبرغم هذا يظل المسرح معادلة غير مربحة في حياة الممثل. هل يبرر هذا هجرة النجوم للمسرح الآن؟

- قدمت أعمالاً كثيرة في مسرح الطليعة، وكانت فترة مهمة جـداً، وأثراهـا وجود المخرج سـمير العصفوري مديراً للمسـرح، لأن الجلسة معه كانت رحلة في مسرح العبث، والمسرح الشعبي، وتحليله للمسرحيات، فهو أحد أهم الحكائين الذين عاصرتهم، فكنا نقضى وقتاً مفيداً ومثمراً في مكتب مدير مسرح الطليعة، وبرغم خلاف كثير من المسرحيين مع العصفوري فهو أثر فيهم

مسرح القطاع العام وقتها كان يجمع بين التوجه الاشتراكي والتوجـه الرأسـمالي، واكتشفوا أن الموظفيـن يحصلون وقتها على ثلاثة أرباع أو ثلث ميزانيَّة العرض، بالإضافة إلى أن أغلب الموظفين يكرهون الفن وليست لهم علاقة به، فيعطلون خروج العروض بسبب كسل توقيع مثلاً، وقد عشت تلك الفترة، فأنا مثلاً وقتها فكرت أن أمارس الإخراج، ولكن ما شاهدته وعاصرته جعلنى أكتشف أن مخرج المسرح لا يخرج، بل يصارع في المكاتب نهاراً لمحاولة إنهاء الإجراءات، ثم يأتى إلى البروفة، ثم يذهب للملحن أو مصمم الملابس مثلاً، دورة شاقة جداً ترهق أي مخرج، وأذكر جيداً أن محسن حلمي، وكل جيله، كان ينفق من جيبه على العمال لأن مرتباتهم زهيدة جداً، وأنا نفسى كنت أحصل في الليلة على 75 قرشاً، وأدفع تذاكر الضيوف، وحتى نجوم المسرح الأقدم الذين كانوا يعملون في «الدوبلاج» والإذاعة، كانوا ينفقون أيضاً ملاليم الإذاعة التي يكسبونها نهاراً على المسرح ليلاً. معاناة غير طبيعيَّة، وبالتالي العمل في المسرح كان تضحية كبرى عاشتها أجيال متلاحقة ونحن منها. أما اليوم فيوجد مسرح مربح، واستمراريَّة المسرح تتطلب أن يكون مربحاً، وأتمنى وأقبل جداً العمل في هذا المسـرح المربح، ولكن بشـرط وجود الحد الأدنى من المحتوى المناسب.

## • ما تأثير مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي في وعيك

- المسرح التجريبي علمني أنواعاً مختلفة من المسرح، حتى إننى أذكر حتى الآن مسرحيات بعينها، مثل «غادة الكاميليا» تجريبياً كانت من أبدع المسرحيات، وعرض روماني اسمه «دون جوان»، و «حلم ليلة صيف»، ومسرحيات عديدة لجواد الأسدى، وعروض فرقة جوجول الروسيَّة، مثل «المعطف». تعلمنا معنى السينوغرافيا، ورسم الحركة التي فاقت عظمتها مثيلاتها في مسرح الستينيات

لدينا، انتبهنا للتمرد على تقليديَّة رسم الحركة مثلاً، لأنه اختلف في العالم كله، والحلول المبتكرة، والمسرح الفقير تعلمته من التجريبي، بكل حلوله المبتكرة بأقل الإمكانات، بالإضافة إلى تأكيده على إبراز قدرات الممثل، وتوظيف لغة جسده بالشكل الأمثل.

## • تلعبيـن دائماً في الحياة دوري المدربـة والمتدربة، ففي أيهما

- أنا دائمة التجربة وملاحظة البشر باستمرار، وقد تأملت تجربتى وتجربة من عملت معهم، وحضرت ورشاً كثيرة، وقرأت كثيراً في مدارس التمثيل، وستانسلافسكي، وستيلا أدلر، وسانفورد مايزنر ، وغيرهم، والموضة الآن في التدريب هي تقنية مايزنر Meisner technique، لأن لها علاقة كبيرة جداً بالتمثيل أمام الكاميرا برغم أنه يقدم تدريبات مسرحيَّة، فيجمع بين الحسنيين كما يقال - وخرجت بمنهجي الخاص بصفتي ممثلة لها تجربتها، وهـو ما أعمل به في الورش التـى أمارس فيها التدريس، ولا أركز على مدرسة بعينها، بل خلاصة تجربتي، ولكنى أيضاً بصفتي ممثلة أرى أن الأساس ستانسلافسكي، وأن هناك كثيرين حتى الآن مع كل هـذا التنوع والاختـلاف يعتمدون عليه، فجوليـا روبرتس مثلاً تعمل وفقاً لمنهجه، لذلك أجمع بين التجربة الخاصة بي وبين مدارس التمثيل، كما تعلمت التمثيل من أساتذة مهمين باعتباري سيدة مصريَّة تملك ميراثاً كبيراً بصفتي مشاهدة للسينما والمسرح والموسيقي والغناء، فقد تعلمت التمثيل من أم كلثوم، ليس بوصفها ممثلة ولكن مغنية، وتعاملها مع الكلمات، وتكرار المقاطع والنقلات، وتعلمت إيقاع التمثيل من موتسارت، وشجاعة الصمت على المسرح، ففي سيمفونيته الأربعين كانت لديه شجاعة الصمت على المسرح لمدة 30 ثانية مثلاً، وهي شجاعة اكتسبتها من الموسيقي لصالح التمثيل.

#### • أخيراً، كيف تتابعين برامج المواهب التلفزيونيَّة، ومطالب بعض المحكمين للمتسابقين بعدم استخدام الأداء المسرحى؟

- في تلك البرامج يحدث شيئان، بعض المحكمين يكون تعليقه «براف و حلو قوى» بدون أى تحليل، أو محكم يتأثر بالمجهود من دون أن يعى أنه ليس هناك مجهود مجانى، فجهد الممثل ليس معناه جـودة ما يقدم، بل بالعكس فالمنع أو قدرتك على منع مشاعرك أصعب كثيراً من قدرتك على إطلاق عواطفك وانفعالاتك، وكثيرون يتأثرون بالبكاء، وهذا يدهشني للغاية لأن المحكم المفترض أن يكون خبيراً يستطيع التقييم من دون التأثر بالمجهود والبكاء، والممثل في الأساس هو ممثل مسرح، شئنا أم أبينا، لذلك أرى أن اختيار المحكمين في تلك البرامج يحتاج إلى إعادة نظر.



- قدمها المخرج الراحل جلال الشرقاوي قبل تخرجها لأول مرة على خشبة المسـرح عام 1987 في دور لم يتعد ثلاثة مشاهد «موظفة الشهر العقاري المطحونة» أمام سهير البابلي، وحسن عابدين، وأحمد بدير، في عرض «ع الرصيف» من تأليف نهاد جاد وإنتاج مسرح الفن.
- انضمت في بداية عملها إلى أسرة فرقة مسرح الطليعة، وقدمت معها عروض «رحلة حنظلة» 1988، «الملك لير» 1991، «شوربة حمام» 1992، «احذروا» 1995، كما قدمت مع فرقة المسرح الحديث عرض «صباح الخيريا وطن» عام 1994، ومن إنتاج مركز الهناجر للفنون قدمت «الأسد والجوهرة» 1999، «الغرفة» 2000، «بلدتنا» 2004، «حكايات 1882» مع المخرج روجيه عساف، كما لعبت دور حفار القبور في عرض «شباك أوفيليا» كتابة وإخراج جواد الأسدى. • قدمت مع المسرح القومي عرض «الملك لير» أمام يحيى الفخراني عام 2001، و«حكايات الناس في ثورة 19» عام 2001، كما شاركت مع المسرح القومي للطفل بعرض «عالم أقزام» عام 2008.
- قدمت مع المخرج ناصر عبدالمنعم عرضين هما «مدرسة العساكر» إنتاج الثقافة الجماهيريَّة، خلال دراستها في الثمانينيات، و «رحلة حنظلة» في بداية التسعينيات.
- قدمت للمخرج محمد أبو السعود عرضى «أحلام شقيَّة»، و«بيت برنارد ألبا» في مرحلة مهمة من تاريخ المسرح المستقل خلال التسعينيات، ومع المخرج أحمد العطار قدمت عروض: «أمي أريد أن أربح المليون»، «الطبخة»، «عمى اللي جاي من أمريكا»، «أرنب أبيض أرنب أحمر».
- تتلمذت على أيدى كبار المخرجين مثل جلال الشرقاوي، ومحسن حلمي (قدمت معه عرضاً وحيداً بعنوان دقة زار)، وأحمد عبدالحليم، وفهمي الخولي، وناصر عبدالمنعم، ومحمد عبدالهادي، ومحمد الخولي، وأحمد إسماعيل، وغيرهم.
- قدمت أكثر من 50 فيلماً سينمائياً منذ عام 1993 منها: «مرسيدس»، «الأبواب المغلقة»، «مذكرات مراهقة»، «جاءنا البيان التالي»، «أحلى الأوقات»، «أريد خلعاً»، «احك يا شهرزاد»، وغيرها. بالإضافة إلى عشرات المسلسلات والسهرات التلفزيونيَّة والإذاعيَّة.
- قدمت العديد من القراءات المسرحيَّة لهيئة الإذاعة البريطانيَّة «بي بي سي عربي» لأعمال شكسبير، وأوسكار وايلد، إخراج فاروق الدمرداش.



## القاهرة صندوق العجائب الكبير







زرت القاهرة العامرة ثلاث مرات، وبالمجمل، أكون قد

إلى أماكننا يتحرك فينا أمل تسلم الحقائب والتخلص من كل تلك

إلى أماكننا يتحرك فينا أمل تسلم الحقائب والتخلص من كل تلك

الإجراءات الإداريَّة المعقدة المرتبطة بالموضوع. لمحت حقيبتي

العمل التي تصرفنا عن اللقاء الفعلي بالروح الحيَّة للأمكنة

والفضاءات، ما يجعل المدينة تتقلص لتصبح موضوعا

والفضاءات، ما يجعل المدينة تتقلص لتصبح موضوعا

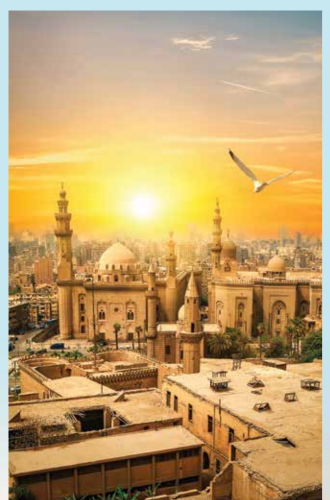
للحديث فقط عندما نبدي استعدادنا للتخلص من حاجتنا إليها؟ أحياناً كثيرة

تجود علينا بها النوافذ والشرفات خلال فترات الاستراحة.

وجود: وما إن تنفرط حاجتي إليه حتى يطل علىً - وبكل الوقاحة

#### كمال خلادي كاتب وباحث مسرحي من المغرب

الآن، وأنا أريد أن أكتب عن زيارتي الأخيرة لمدينة القاهرة، بمناسبة انعقاد الدورة الحادية والثلاثين من مهرجان المسرح التجريبي العتيد، أسأل نفسي: كيف يمكن أن أكتب عن القاهرة ولم يتسنَّ لي خلال زياراتي الثلاث أن أنزع نظارة الغريب؟ وكيف أكتب عن مدينة فيها من سيرة الكتابة والكتاب ما لا ينحصر ذكره ولا ينقطع أثره؟ تجيبني القاهرة: اكتب، اكتب ما همست لك به، من يكتب المدينة حقاً، الغريب البعيد أم المقيم القريب؟ حطت بنا الطائرة في مطار القاهرة الدولي حوالي التاسعة ليلاً، تسلم منا مرافقنا الشاب المصري الطيب والبشوش جوازات السفر وتكفل بالأختام، وما هي إلا دقائق قليلة حتى كنا ننتظر في منطقة تسلم الأمتعة. كان علينا أن ننتظر هذه المرة. في لحظة ما وقد مر زمن لم نعد نعلمه، صدرت عن الحزام الأسود المطاطي حركة أخيرة، وهمد نهائياً، ما يعني ألا حقائب ستصل بعد ذلك. ونحن نتداول بشأن الإجراءات الإداريَّة المتعلقة بمثل حالتنا، أضاءت الإشارة الحمراء، وتحرك الحزام المطاطي من جديد،



فيه، ولا تحضر إلا عندما نستغني عن حاجتنا إليها.

تجدد نشاطنا، ونحن نقصد بوابة الخروج فرحاً بوصول الحقائب، وأملاً في لقاء وعود القاهرة البهيجة. على مرمى حجر من البوابة الأخيرة، توقف رجل الجمارك أمامنا، وضع مرافقنا الجوازات في يده، طلب في لهجة جديَّة لا تخلو من تهذيب أن نفتح حقائبنا للاطلاع على محتوياتها، أحس مرافقنا بالحرج، واحتج بما لا يخرج عن الأدب: «إيه يا باشا، هؤلاء ضيوف التجريبي من المغرب». تشبب الجمركي برأيه: «ولأنهم من المغرب لازم يفتحوا الحقائب». ساد الصمت للحظة، وقبل أن يستقر بيننا وقع ما تحمله المزحة من ثقل، ضحك قائلاً: «هل صدقتم أننا سنفتش حقائب أشقائنا المغاربة؟ أبداً، أبداً لا يليق أن نفتش حقائب الأشقاء، أردنا فقط أن نزعجكم قليلاً كما أزعجتمونا كثيراً، ستة، ستة يا مفتريَّة!»، وكان يتحدث عن انتصار المنتخب المغربي على المنتخب المصري

الممكنـة - من أقرب الرفوف إلى يدى؛ ليسـت الكتـب وحدها ما

يناغشنا بهذه الطريقة؛ أسماء الأشخاص، والأماكن، وعناوين الكتب، وحتى الجوارب تصر على الاختفاء تماماً في الوقت الذي نحتاجها





بستة أهداف لصفر في نصف نهائي الألعاب الأولمبيَّة الأخيرة، كان الحدث لا يزال طرياً حينها. القاهرة تناغشنا، تلاعبنا، تضاحكنا. الهزل هنا هو أكثر الأشياء جديَّة. في الساحة الخارجيَّة الفسيحة للمطار، التقينا زملاء مسرحيين من العرب القادمين إلى القاهرة عبر مطارات أوروبا، كانوا ينتظروننا، تبادلنا السلام والعناق، وما هي إلا لحظات حتى كانت الحافلة تقطع شوارع القاهرة نحو فندق السفير بالدقى. وصلنا الفندق وقصد كلُّ غرفته، كانت الساعة حينها قد تجاوزت منتصف الليل، بعد فترة وجيزة دق موظف الفندق على باب غرفتى حاملاً صينيَّة أكل سخيَّة: «عذراً يا باشا، يبدو أنكم تأخرتم في الوصول، ففاتكم أن تتناولوا وجبة العشاء، هذه أشياء بسيطة لأن مطعم الفندق أغلق أبوابه». طلبت منه أن يسمى لى الأطعمـة الموجودة فوق الصينيَّة، فعل ذلك بكرم ومرح. هكذا كانت ليلتى الأولى في القاهرة العامرة.

#### الهوى المصري

يعرف المسافر أن هناك صلة وثيقة جداً بين المدينة والكلمات التي تصفها، لكنه وبحدسه يعرف أيضاً كيف يتفادى الخلط والمطابقة بين المدينة وتلك الكلمات التى تصفها؛ ربما كان هذا هو الحذر الذي ميز سماع قوبلاي خان إمبراطور المغول لكلمات ماركو بولو، وهو يصف له المدن التي مر منها، كما يمكن أن نستنتج عند قراءة مدن إيتالو كالفينو اللامرئيَّة. ما كان يحرك قوبلاي خان هـو الرغبة في معرفة المدن التي توجد تحت سيطرته، لكنه وفي المقابل يعى جيداً أن حقيقة تلك المدن يمكن أن تتفسخ بسهولة

تحت وطأة الكلمات التي يستعملها ابن البندقيَّة، لذلك طلب منه مرة أن يتبادلا الأدوار، ليضطلع قوبلاى خان بوصف المدن، ويرى ماركو بولو إن كان وصف الإمبراطور يوافق صورة تلك المدن كما تسنى له أن يعاينها. تزج بنا مدينة القاهرة في صلب هذه الحيرة، إنها من أكثر المدن التي تتعرض لها الكلمات، على أن كل الكلمات لا تستطيع أن تقول حقيقتها. يحدث هذا ربما لأن القاهرة تحرض زائرها على أن يذيع سيرة علاقته بها أمام الآخرين، وربما لأنها تحثه أيضاً على إنتاج ما يكفى من الكلمات للتقرب منها، ومحاولة فهمها.

عرفت القاهرة للمرة الأولى عبر متخيل الكلمات والصور الذي أبدعه الأدباء المغاربة والمصريون، وهؤلاء الذين مروا بها، أو من امتزج خيالهم بالهوى القاهرى على نحو ما، وأيضاً عبر الإيقاعات العذبة لكلمات وأصوات الأغانى المصريَّة التي كانت تعمر البيوت المغربيَّة، وعبر الصور التي نقلتها سواء الأفلام والمسلسلات الكلاسيكيَّة المصريَّة، عن الحياة القاهريَّة الحالمة، أو تلك التي ميزت أفلام الواقعيَّة الجديدة خلال الثمانينيات واهتمت بنقل الوجه الخفي للقاهرة. ربما عملت كل تلك الكلمات والصور من حيث لا أحتسب على تمتين علاقتي بالأدب والفن، وافتتاني بعوالم الخيال، وخصوصاً هذا الاشتباك الذي يعسر فكه بين الخيال والواقع؛ وربما أسهمت في تخصيب هذه الفكرة التي تسيطر عليّ إلى حد الآن، ومفادها أن القصص تعاش لتروى، وأن القصص التي تروى هي قصص تعاش على نحو ما. هكذا تكرست القاهرة في خيالي صندوقً عجائب كبيراً، مدينةً لا ترى فيها الأحلام عبثاً، ومدينةً يدخلها المسافر بذاكرة ممتلئة، ويعود منها بذاكرة أكثر امتلاء.

#### على قدم وساق

كلما وطئت أرض عاصمة من عواصم العالم، تجدد هذا السؤال لدى: إلى أي حد تعكس العواصم الروح الخفيَّة لبلدانها؟ هل تتشكل العواصم الكبرى بما هي كثافة قصوى من العناصر المحليَّة، أم بما هي طبيعة كوسموبوليتانيَّة مشدودة إلى خارجها أكثر من داخلها؟ في ما يخص القاهرة، أجدني أميل إلى الاعتقاد بأنها عاصمة تكثف بداخلها عناصر مصر الكبيرة الحضاريَّة، والجغرافيَّة، والماديَّة، والتاريخيَّة، ربما لهذا السبب تكاد تكون القاهرة عند المصريين كما عند المسافرين إليها، هي مصر.

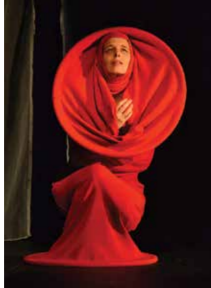
في القاهرة، تشد انتباهي وتغمرني بالدهشة هذه الحركة المجنونة التي تبدأ من الساعات الأولى للصباح، ولا يفلح حتى الليل في إيقافها. أجدني مشدوهاً أمام الطريقة التي تنظم بها السيارات والعربات والدراجات الناريَّة والهوائيَّة طريقها، وكيف تعلن الأجساد عن نفسها داخل هذه الحركة، وكيف تزج بنفسها داخل هذه الفوضى بكل هذا اليقين وهذه السلاسة. يخيل إلىّ أن الناس لا يطؤون الأرض، إنهم منغرسون فيها، ولا شيء يستطيع زعزعة توازنهم، أو الإخلال به؛ وإلا كيف يمكن أن أفهم هذه الحركة المجنونة للعربات والدراجات والمارة؟ في القاهرة، تعلم كيف أن التوازن قد لا يأتي من فرط تنظيم الحركة، ومن التحكم فيها، بقدر ما قد يأتي من التلقائيَّة، وحتى من عدم التنظيم. في القاهرة تحتفل الوفرة بنفسها، لهذا قد لا يرد ما تعيشه القاهرة يومياً إلى مجرد اكتظاظ بسيط، يتعلق الأمر فى تقديرى بحالة امتلاء قصوى. يخلق الاكتظاظ شعوراً مرهقاً بالزحمة والازدحام، وعلى عكسـه يخلق الامتلاء شعوراً بالحميميَّة،

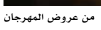


عندما أفكر في الامتلاء أفكر أيضاً في السريَّة التي تشكل حديقته الخلفيَّة، لنفكر في الحياة السريَّة لكل هؤلاء المتدافعين، لنفكر في كل تلك الرغبات السريَّة التي تدفعهم للخروج إلى الحياة العامة، أنظر إلى السريَّة هنا من حيث هي السلوك السري المخفى عن الخارج لجماعة ما. إن حالة الامتلاء القصوى التي تعيشها القاهرة هي نتاج هذه الرغبة القويَّة التي لا تلين من المصرى؛ في أن يقوم بكل شيء كي يطرد عنه شعور الخيبة. تكمن حيويّة المجتمع وحياته في هذه المراوحة الدائبة بين سريّة الداخل وامتلاء الخارج، على الرغم من أن ما ينتج عن هذه المراوحة قد لا يكون بالضرورة حياة وبإمكانيَّة أن نكون معاً برغم ما تبدو عليه الحياة من عسر وتعقيد. كاملة. قد يكون ما يحرك الناس في القاهرة هو النقص المزمن،











يعرف المصريون أكثر من أي أحد آخر ما ينقصهم جيداً، لهذا فهم يتحركون كثيراً. وإن السعى الدائب إلى سد الثقوب ورأب الصدوع لا يمنع أن نبتسم، ونضحك، ونسخر من أنفسنا؛ إن الفكاهة والهزل اللذين يميزان الرجل والمرأة المصريين، هما دليل مقاومة، دليل رغبة ميثيَّة (أسطوريَّة) مستميتة في الحياة، مراوحة حيويَّة وفعالة بين الحياة السريَّة والامتلاء المعلن.

بها شعب الإغريق إلى الجنون الذي ميزه.

أمكن لى أيضاً أن أنتبه إلى تحول المقاهي. عندما تسمع من أهل القاهرة عن تاريخ «القهاوى» يأخذك هول الأشياء المفقودة. يغرق الكثير منها الآن في نزعة سياحيَّة، تقاوم للإبقاء على سحر قديم ينتقل إلينا نحن العابرين الجدد، عبر غلالة حزن وأسف على كل الأشياء التي تأخذها منا الطريق كرهاً أو طوعاً. حدث لي لحظتها أن التحم كل ما قرأته وسمعته وشاهدته من تلك الأشياء المفقودة، ليرتسم أمام عيني كثقب أسود هائل في جسم المدينة. تذكرك القاهرة شأنها في ذلك شأن المدن الكبرى، بما فقدناه ونحن نسعى لإدامة الحياة.

أعود وأقول لنفسي إن الأشياء تتحول لكنها لا تندثر، وإن كل ما تم فقده هو سائر بطريقة أو بأخرى في حركة الأجساد من حولي، في الأصوات التي لا تنقطع، في خفة النادل وبراعته في دوزنة إيقاع الكلمات والحركات، في هذه الملحميَّة السارية في المكان التي تجعل ما لا يجتمع مجتمعاً.

#### في زمن المقاومة

في الأزمنة الصعبة والظروف المعقدة، يتم التشكيك في كل شيء، وتتضبب الرؤية بخصوص ما نحتاجه، ومن ذلك التشكيك في جدوى الفنون، ومنها المسرح. ما جدوى أن ينعقد مهرجان مسرحى في زمن البربريِّة والفاجعة المعممة؟ ما الذي سيقوله لنا عرض

بمنطقة السيدة زينب كنت أرتشف قهوتي وأرقب الحركة

المجنونة للناس والعربات، يتوالج لدىّ المهل الذي تتطلبه قهوة المساء، وجنون الحركة خارج المقهى، أمكن لى أن أفكر في مسألة المقاومة على نحو مغاير، قـد لا تكون المقاومة فعلاً ذاتياً خالصاً، تحصله ذات ولا تستطيعه أخرى، قد تكون المقاومة هي نسغ الجسد، عنصر من عناصره العضويَّة التي تندمج في ما بينها تماماً مثلما تندمے العناصر لتعطى تركيباً معدنياً ما. أمكن لى أن أفكر فى أن الأجساد المتحركة هي كيانات طبيعيَّة تستطيع أحياناً أن تتعالى على سياقات وشروط وجودها. أمكن لي أن أرى أن الناس يمتلكون -في الحقيقة - معرفة وحساً كبيرين بالاتجاه عكس ما قد نعتقد. ذكرنى الإيقاع المجنون للحياة القاهريَّة بإميل دوركهايم عندما رد استمرار الوجود إلى تعلق الإنسان بالحياة عوضاً عن الموت، وبالفكرة المجنونة لفريديريك نيتشه الذي أرجع كل النعم التى تمتع



مسرحى عن الإنسان في زمن الانهيار الشامل؟ أما يزال اليقين في الاجتماع البشرى قائماً حتى نجتمع لأجل مهرجان مسرحى؟

قدمت اللجنة العليا المنظمة للدورة الحادية والثلاثين لمهرجان القاهرة للمسـرح التجريبي أولى إشـارات تفاعلها مع اسـتعجاليَّة الأسئلة السابقة، عبر الملصق الذي صممه الفنان مصطفى عوض، وجاء كثيفاً من حيث العناصر والعلامات، بدءاً من اللون الأخضر الذي غطى مساحة الملصق، والأحمر الذي يتدرج نحو البرتقالي أو الأسود، الأغصان التي تقوم مقام الشعر في رأس المرأة، وقفة الجســد التي تذكرنا برقصة الدبكة الفلســطينيَّة الشهيرة، وقد تبعث لدينا أيضاً صورة الجسـد الشـجاع والمتحدي الذي يسـتجمع قواه ويستعيد وقفته، يحضر المسرح من خلال القناع الذي تضعه المرأة ويصبح وجهها الحقيقي. تنضج العناصر والعلامات السابقة تصوراً مزدوجاً عن فعل المقاومة، من جهة أولى مقاومة الجسد الفلسطيني وهـ و يواجه آلة القتل الرهيبة، وهو يستجمع قواه ليقف على رجليه كل مرة، ويحتفل بوجوده؛ ومقاومة المسرح من حيث هو عنصر من العناصر الملتحمة بالإنسان والموجدة له، التي تصحبه في أوقات الاحتفال كما في أوقات الأزمات من جهة ثانية. يغذي الملصق لدى جماعة المسرحيين والفنون قبل غيرهم يقيناً يحتاج دائماً إلى تغذية، أنه وفي الأزمنة الصعبة لا ينبغي النظر إلى اللحظات المولدة للجمال على أنها ترف وخيار يمكن الاستغناء عنه، إنها تستطيع وأكثر من أي شيء آخر أن تصارحنا بما نحن عليه، وأن تزودنا بجرعة الصدق التي نحتاجها دوماً لمعرفة الذات والآخر، وتســتطيع

خصوصاً أن تمنحنا جرعة الدهشة التي تساعدنا على مقاومة العنف والبربريَّة. إننا نقاوم أيضاً من خللل أعيادنا، وصداقاتنا، وألعابنا. أكد المهرجان رسالته باختيار عرض الافتتاح «صدى جدار الصمت»، وهو عرض كوريغرافي صممه وأخرجه وليد عوني، يبعث سيرة الجسد الفلسطيني المقاوم، ويحتفل بالجذور العصيَّة على الموت والصمت.

اقترحت لجان مشاهدة العروض المصريَّة والعربيَّة والأجنبيَّة على جمهور مهرجان القاهرة للمسرح التجريبي في دورته الحادية







والثلاثين - دورة الدكتور علاء عبدالعزيز - عروضاً من مصر، والمغرب، والأردن، وتونس، وسلطنة عمان، والعراق، والكويت، والسعوديَّة، وفلسطين، والإمارات العربيَّة المتحدة، والإكوادور، وإسبانيا، وألمانيا، والمجر، والهند، واليونان، ورومانيا، وجنوب أفريقيا. وبغض النظر عن تفاوت القيمة الفنيَّة والفكريَّة للعروض، وارتهان البرمجة لما تفرزه المواسم المسرحيَّة للبلدان المشاركة، وما تعيشه من تحديات الممارسة، وتفاقم صعوبات تأمين دعم الإنتاجات وعبور العروض خارج الحدود، وصعوبات استقطاب العروض العالميَّة ذات الميزانيات الضخمة، والظروف الدوليَّة والمحليَّة الضاغطة؛ نجحت لجان البرمجة في تقديم طبق والإقليميَّة والمحليَّة الضاغطة؛ نجحت لجان البرمجة في تقديم طبق

مسرحي متنوع وكثيف، يعكس رهان المهرجان على أن يكون منصة مصريَّة عربيَّة منفتحة على جديد المسرح والمسرحيين، ونافذة لبناء جسور التواصل بين الثقافات.

على أن المهرجان ليس عروضاً ومسابقة فقط، هو حياة بكاملها، تبدأ مع سلسلة التكريمات، والـورش الإبداعيَّة، وهو أيضاً مجموع الإصدارات التي يترقبها الباحثون والممارسون والدراسون، التي وصلت هذه السنة إلى أحد عشر إصداراً توزعت بين التأليف والترجمة، وهو أيضاً جلسات المحور الفكري الذي التأم هذه السنة تحت عنوان «المسرح وصراع المركزيات»، ونـدوات رد الجميل التي التفتت هذه السنة إلى التاريخ الإبداعي لكل من عبدالرحمن عرنـوس من مصر، والطيب الصديقي من المغرب، ورجاء بن عمار من تونس، وعبدالله السعداوي من البحرين.

توجد روح المهرجان مبثوثة أيضاً في سلسلة النقاشات الجانبيَّة وغير الرسميَّة بين ضيوف وجمهور المهرجان، حيث النقاش حول المسرح والعروض لا يهدأ ولا يرتهن لوقت أو مكان، ولا يرتبط إلا بنفَس الأشخاص وقدرتهم على تحمل تكاليف النقاش وتبعاته. تتحول هذه النقاشات إلى بورصة للعروض تعلو فيها الأسهم وتنزل، وكتالوغات مفتوحة يطل منها المسرحيون على ما أنجزه زملاؤهم هنا أو هناك، وخصوصاً أحلام مشاريع مستقبليَّة تلتئم فيها الأقطار والأعمار والحساسيات المختلفة بسلاسة ويسر؛ أجدني أسأل نفسي والأعمار والحساسيات المختلفة بسلامة ويسر؛ أجدني أسأل نفسي المهرجانات أن تتحقق؟ حتماً لن نكون أمام ريبرتوار مختلف فقط، ولكن أمام تاريخ مسرحي مختلف.





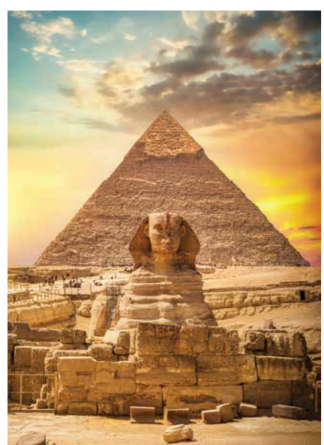
#### المركزيات

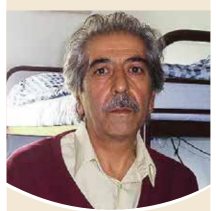
التأم المؤتمر الفكري لمهرجان القاهرة للمسرح التجريب، ليناقش موضوع المسرح وصراع المركزيات، واضعاً بذلك المسرح في صلب نقاش ثقافي وفكري لا يستنفد. بالنسبة لي، كان الأمر مناسبة متجددة للتفكير في هذا الشيء الذي ندعوه مسرحاً، وفي وضعيته في المنطقة العربيَّة. فإذا كنا الآن وتحت ضغط التحولات السياسيَّة، والاقتصاديَّة، والاجتماعيَّة، والثقافيَّة؛ أميل لتأوّل العالم بما هو مساحة سائلة، مفتوحة يعاد تشكيلها باستمرار؛ فإن هذا التفكير يستلزم منا - من جهة أولى - أن نفهم المسرح على أنه كثافة هائلة من التفاعلات الخصيبة والمربكة في الآن نفسه، بناء مستمر، وليس بنية منكفئة على نفسها. وأن ننتبه - من جهة ثانية - لكثير من الأسئلة التي تفرض نفسها في سياق فهم هذه الحركة الدائبة للعالم وللمسرح. هل تتم هذه الحركات في شكل مراجعات آمنة أم هزات عنيفة؟ وقبل ذلك: عن أي مسرح يجب أن أتحدث هنا والآن؟ بأي معنى يمكن أن نتحدث عن مسرح خاص بنا؟ ما الذي أقصده تحديداً بكلمة بنا؟ ما علاقة المسرح الخاص بنا بالمسرح الآخر؟

آثـرت في ورقتي البحثيَّة التي قدمتها في إطار الجلسـة الثانية التي أدار أشغالها مدحت الكاشـف من مصـر، وجمعتني بالزملاء الباحثيـن نجوى قندقجي مـن الأردن، وحاتم التليلـي من تونس، ووسـام عبدالعظيم من العراق؛ أن أنتبـه لمنطقة بحثيَّة لا نهتم بها كثيراً، وهـي منطقة الحركة والعاطفة في عمـل الممثل، وعلاقتهما بفكرة التمركز، وخلصت إلى أن جسـد الممثل يتحرك على الخشـبة بوصفـه وحدة فـي مقابل وحدات أخرى، علـي أن خطاب التمركز يرتهن في فهمـه لذلك إلى نزعة اختزاليَّة ترى أن وحدة المسـرح هـي وحدة تشـابه لا اختلاف، في حين يسـتطيع خطـاب مقاومة التمركـز أن يتأول الجسـد بما هو هويَّة عابـرة للحدود، وجيولوجيا متنوعة يصعب أن نعثر على أصول لطبقاتها، لأن وجود الجسـد في العالم هو وجود متراكب، والجسـد الفرجوي ليس خزاناً يغرف من خزان، وإنما مختبر مفتوح لتناسج الحركات والعواطف والإيقاعات،

وحركة الأجساد إنما تخضع للتوافقات الاجتماعيَّة للسياقات الثقافيَّة الخاصة، بالقدر نفسه الذي تخضع فيه للكوني والإنساني.

هكذا همست القاهرة في أذني، أو هذا بعض مما همست لي به، فمن يعرف القاهرة يعرف أنها ليست مدينة متحفظة، يعرف أنها مدينة تلقائيَّة، مرحة، وسحيَّة جداً، تستقبلك بحضن مفتوح، وتهمس لك بقصصها المعروفة والخبيئة كما لو كانت علاقتكما تمتد لسنين طويلة، تودعك أشياءها السريَّة، وتقول لك عد، سأكون في انتظارك وسنستأنف حديثنا تماماً من حيث كان علينا أن نتوقف عن الحديث.





عبدالناصر حسو ناقد مسرحی من سوریا

قراءة النص المسرحي تجربة مغامرة يخلقها الممثل القارئ، بهدف التواصل مع جماليات القصص والحكايات التي تروى على خشبة المسرح، بوصفها خطاباً يتمتع بميزتين أساسيتين، الأولى هي إمكانيَّة قراءة الخطاب بصفته نصاً ملفوظاً في إطار «قراءات مسرحيَّة» يحضرها جمهور نوعى، وأيضاً قراءته في المنزل على أريكة وثيرة أو على كرسي مريح، بينما الميزة الثانية، هي إمكانيَّة عرضه ومشاهدته على خشبة قراءة قصصيَّة أو شعريَّة. المسرح، ولعل من أهم سمات هذا النص المسرحى، هي ثنائيته المرتبطة بعمليتي القراءة والمحاكاة.

على الرغم من سيطرة الصور المرئيَّة والمشاهد البصريَّة في وسائل الاتصالات المتعددة، كالتلفزيون والسينما، فقد فرضت «الصور المتخيلة» التي يرسمها القارئ/ الممثل نفسها على التجربة الفنيَّة في العمليَّة المسرحيَّة، عبر التمثيل الصوتي (القوة الإيحائيَّة للغة المنطوقة) لإثارة خيال الجمهور، فتنوعت أشكالها وتعددت وظائفها، لذلك تمرد الفنان المسرحي على السلطات الثقافيَّة ومؤسساتها التقليديَّة للخروج بأشكال جديدة، فوجد ضالته في يمكن تقديمها في جميع المساحات من وظيفة جديدة للمسرح في هذه المرحلة؟

## القراءات المسرحية

## دراما الأداء الصوتي

دون تكاليف باهظة، بوصفه فناناً مسرحياً

القراءة بصفتها مصطلحاً ثقافياً، فعل كلامي مُنجز في سياق تطور أفعال اللغة، ينتقل تدريجياً من قراءة الطاولة في المسرح (البروفة الأولى)، إلى قراءات مسرحيَّة بديلة في إطار العرض على الخشبة، يخدم كل منهما غرضاً معيناً لتطوير الحركة المسرحيَّة. وثمة أنواع مختلفة من القراءات المسرحيَّة، إلا أن قراءة الطاولة هي الشكل التقليدي الأقدم والأكثر تداولاً وتعارفاً بين المخرجين والممثلين في المسرح، تتطلب هــذه القراءة التي نحــن بصددها أن تكون قراءة مسرحيَّة بحتة، ليتمكن الممثل من تقديمها بالشكل الذي يليق بتاريخ المسرح، وليتمكن الحضور من استيعاب أحداثها بالصيغة التي يريدها الممثل، وهي ليست

تجمع بين المؤدي والمتلقي على أرضيَّة النص المسرحي في فضاء واحد، وبما يتنافى تماماً مع فكرة إقامة عرض مسرحى تقليدى، فالممثل يجتهد بصوته وأدائه، والجمهور يرتقى بخياله، فيترجم كل ما يسمعه إلى صور بصريَّة وصولاً إلى ما بين السطور من معان ودلالات، تخرج بالنص من الحـدود الماديَّة إلى تصـورات روحيَّة أعمق من المعنى المباشر للحوار المكتوب، فلا يُقرأ النص المسرحي هنا كحالة ثقافيَّة لذاته ولا لجماليته، إنما يعامل بوصفه فعلاً كلاميا وحامل أنساق مضمرة تصعب رؤيتها في القراءات السطحيَّة، هل كان الهدف عروض تجريبيَّة سُميت «قراءات مسرحيَّة»، من «القراءات المسرحيَّة» هو البحث عن

إلى ممثل يؤدي المشهد بجسده، إنه أقرب

يرى البعض أن مضمون العمل ليس مهماً، وأن الرسالة التي يبثها الممثل لا تنفع أمام الكم الهائل من المعلومات على وسائل التواصل، كما أنه لم تعد التجهيزات التكنولوجيَّة للخشبة ضروريَّة، كل ما يحتاجه العرض هو ممثل/ قارئ يمتلك تنوعاً في الأداء الصوتى وتنويعاته، وجمهور متفاعل مع الحياة الفنيَّة والثقافيَّة من دون أي خلفيَّة أيديولوجيَّة في زمن تداخل الفنون، ومساحة يجتمع عليها الممثلون والجمهور، لذلك، تتنوع أمكنة القراءات المسرحيَّة

> الخشبات بوصفها فناً فريداً، على عكس التجارب المسرحيَّة التقليديَّة. وبالتالي يمكن أن تشارك في هذه العروض معظم إن القراءة المسرحيَّة هي صيغة إبداعيَّة شخصيات المجتمع، على سبيل المثال، كبار السن، المغنون الذين لا علاقة لهم بالتمثيل الجسدى، وممثلو «الدوبلاج»، والمذيعون، بشرط أن يكونوا من محترفي الأداء الصوتى وتنويعاته، طالما يتطلب هذا النوع من القراءات إحساساً عالياً بالكلمة والجملة ومدلولاتها، لأن الممثل/ القارئ يتفاعل أثناء القراءة مع الكلمة، ويمنحها حركة، ويبث فيها روحاً من خلال التعبير بالوجه والصوت وحركة اليدين، لتكتمل عمليَّة المسرحة، وأحياناً ترافقها الحركة المقتضبة، مما يوفر إحساساً أكثر وضوحاً بأجواء الاحداث، وبالتالي فالقراءة هنا هي أداء صوتى في أفعال الكلام.

(العروض)، قد يكون المكان غرفة المعيشة،

أو صالـة كبيـرة، أو سـاحة، أو حديقة، أو

تنتشر القراءات المسرحيَّة على

يُصنّف خبراء التمثيل فنانى المسرح

إلى راقص باليه أو رقص تعبيري، وممثل والسرد، وتكون المتعة للسرد وليس للفعل يؤدى المشهد بصوته. الممثل قارئ المشهد بصوته، يضيف على الحوار دلالات دقيقة يمكنها بناء المعنى، فيستخدم هذا الممثل القارئ صفات صوتيَّة مختلفة في درجة الصوت ونبرته وشدته، لنقل مجموعة واسعة من المشاعر والأحاسيس إلى الجمهور، مما يعزز عمليَّة السرد، ويسمح للجمهور بالتواصل مع الشخصيات وتجاربها.

قد يكون الممثل مذيعاً في هذا النوع من القراءات بوصفه متمكناً من أدوات القراءة التي يمتلكها بشكل واضح، مما يجعل المتفرج/ المستمع يسحر بصوته، وربما يكون الأداء صعباً عليه، لأنه يقرأ بحياديَّة، لكن إذا حاول أن يبالغ في الأداء الصوتي، سيتحول المشهد إلى عكس ما كان يرمى إليه النص، وربما يتحول المشهد برمته إلى سخرية أو كوميديا، في حين أن المشهد مأساوي.

يحمل الممثل القارئ نسخة من حواره على ارتفاع ثابت بحيث لا تغطى ملامح وجهه، يقرأ دوره قراءة مسرحيَّة بشكل واضح وبصوت مرتفع ممتلئ بالمشاعر، يستمع إلى شركائه في قراءة المشهد بشكل جيد، ويتفاعل معهم، حتى لو كان ثابت الوجه، إنه تفاعل عاطفي في مواجهة الجمهور، هذا الممثل يستطيع أن يخلق صوراً من خلال الإيحاءات ولا يمكن تصويرها بشكل واقعى على خشبة المسرح، بل يخلق عوالم غير متوقعة.

تقدم القراءات المسرحيَّة متعة تمثيليَّة جديدة للممثل الذي يكتشف مساحات صوتيًّة خاصة به، تكون مهمته نقل/ ترجمة العواطف وأحاسيس الشخصيات، وتسليط الضوء على السرد، ومنح الجمهور تفاعلاً مع الكلمات والمواقف، وقد تحضر الفرقة الموسيقيَّة أو المؤثرات الموسيقيَّة والصوتيَّة أثناء القراءة، لذلك تتطلب هذه العمليَّة فهماً أكثر لأداء النص.

يفجر الممثل اللغة المقروءة عبر أدائه، يضيف بعداً واقعياً إلى البعد الخيالي للقراءة من خلال تفكيك التعارض بين العقل

تتفاعل الأصوات والأحاسيس والنغمات، المسرحي، هذا النوع من القراءات يعتمد بشكل رئيس على حاسة السمع (يُسمى مسرح الأذن في مواجهة مسرح العين)، لذلك يشكل الصوت حالة مسرحيَّة، ويكمن تحدى الصوت في هذه القراءة وخلق أداء مقنع يؤثر في الجمهور.

> يمكن أيضاً أن يقرأ الممثل قصائد شعريَّة بشكل مسرحي ضمن قراءات مسرحيَّة، وكذلك يفعل في قراءة قصص أو مقاطع من القصص بهدف مسرحتها في وقفات احتجاجيَّة. لا يفترض من الممثل في هذه الحالات حفظ حـواره/ دوره غيباً، بل يتطلب منه أن يقرأ من النسخة الورقيَّة، وعلى الرغم من ذلك يستطيع أن ينقل الجمهور إلى عالم الخيال، وبذلك قد يحقق إحدى وظائف المسرحيات الإذاعيَّة التي تفي بغرض القراءة المسرحيَّة من وراء الميكروفون. هذا النوع من العروض يشبه العروض الإذاعيَّة، لذلك يفتقر إلى العناصر المرئيَّة، حيث يستخدم الفنان بشكل رئيس مكونات الصوت، ولا يلتزم بالقواعد الدراميَّة

> يركز الممثل على إحساسـه أثناء الأداء عندما يكون محترفاً في التعبير بالحركة، وخلق مساحات صوتية ومشاهد بصريّة في ذهن الجمهور المتابع، عبر تقديم قراءة النص على الخشبة من دون الانشغال في تفاصيل إخراجيَّة، لذلك لا يتطلب هذا النوع من العرض مخرجاً يمتلك أدوات بصريَّة عالية.

إلا في حدودها الدنيا.

ثمة شخصيات عديدة ومختلفة يجب التعايش معها من خلال مونولوجات أو حوارات أثناء القراءة، فمن المؤكد أنه توجد في عرض القراءات المسرحيَّة تفاصيل مختلفة ومفردات جديدة، وإن كان هو إبداع في عالم المسرح، فهذا ما يفكر فيه الممثل، فيما تعنيه الكلمات بشكل عميق داخل الفضاء الذي صنعه النص، وأن يفكر في كيفيَّة تعامل أشكال الحضور والغياب، وكيف بمقولة المسرح الأرسطي.

إضافة إلى التنغيم والإيماءات. تحاول الفرق المسرحيَّة في البلدان العربيَّة القيام بإنجاز قراءات لنصوص

مسرحيَّة قديمة أو حديثة كُتبت لهذه القراءات، يشاهدها الجمهور لإعادة تكريس القراءة المسرحيَّة حالةً من حالات المتعة. وتعتمد هذه القراءات على الحوار أكثر مما تعتمد على الفعل الحركي، والإضاءة، لسهولة إيصالها إلى الجمهور.

«قراءات مسرحيَّة» مشروع يتمسك به المسرحيون الشباب خاصة، ولم تغب عن المهرجانات المسرحيَّة العربيَّة كنشاطات مرافقة ضمن ورشات العمل، ففي أيام قرطاج المسرحيَّة في الدورة 25 لعام 2024، قدمت إدارة المهرجان ورشة عمل قراءات مسرحيَّة لكتاب منهم كاتب ياسين، ومحمد قاسمى، بهدف تنوع عروض المهرجان، وتنشيط الحركة المسرحيَّة في المدينة، قد نسمع يوماً إقامة مهرجان لهذا النوع

ترتبط قراءة النص المسرحي المكتوب بجملة من الخصائص الأسلوبيَّة التي تقوم على التنقل بالأحداث، والخيال، والأفكار، دون قيد من منظومة القراءات واشتراطاتها الأرسطيَّة، إلى الفرق الصغيرة التي تبحث عن قراءات كإنجاز فني في النشاط المسرحي. تقترب هذه القراءات من بروفات الطاولة، وتنفتح على جملة احتمالات، وقد تؤدى إلى تمكين النشاط المسرحي، وقد تتخلى عنها لصالح المابعديات (الدراميَّة، الحداثيَّة، البريشتيَّة).

أخيراً، قد يحقق هذا النوع من التجارب المسرحيَّة تطوراً في الصيفة الجماليَّة والفكريَّة لمسرح ما بعد الدراما، سعياً وراء الشكل المتخيل للجمهور المفترض بعد تعرضه لأزمة ثقافة الانزياح والاعتماد على وسائل فنيَّة تتمايز في جوهرها وشكلها عن أدوات العرض التقليدي من دون الاهتمام

المَسْلَخُ الْحَادِ (67) - أبريل <sub>2025</sub>



على خشـبة مسـرح سـتوديو ناصيبيان، قُدم أخيراً العرض المسـرحي «رقصة القرن» بصفته مشـروع تخرج ورشــة الارتجال والتعبير الحركي بجمعيَّــة النهضة الجزويت بالقاهرة، تحت قيــادة الكاتب ومصمم الرقص والمخرج أحمد عادل، يقوم العرض بأكمله على الأداء الحركي وسيلةً للتعبير عن بعض هموم العصر الحالي، ويستهدف بالأخص محاولة اكتشاف تأثير وسائل التواصل الاجتماعي «السوشيال ميديا» والذكاء الاصطناعي على الإنسان المعاصر.

## منار خالد ناقدة مسرحية من مصر

ويقدم العرض رؤيته من خلال شخصيَّة مجهولة، تراقب من بين الجمهور أفعال الراقصين/ المؤدين، وتتحكم في مسار الأحداث كافة. كما قدم العرض العديد من الرقصات الجماعيَّة و «الاسكتشات» التعبيريَّة التي صاغت عالماً يتسم بالتقييد، واللامبالاة، والاغتراب عن القضايا الإنسانيَّة.

يبدأ العرض برقصة جماعيَّة تعكس تلك المفاهيم، حيث تصميم حركى ينم عن القيد يصاحبه إيقاع موسيقى مضطرب. وصورة مُشكلة لأجساد متشابكة وكأنها مربوطة بخيوط غير مرئيَّة، ليتحقق إحساس بالضغط والسيطرة الخارجيَّة. وذلك بجانب الحركات الدائريَّة والبطيئة التي تسارعت فجأة وكأنها بمثابة تحريك من قبل قـوى خارجة عن إرادة الفرد، ووفقاً لأطروحـة العرض بأكمله، وما تحمله من مفاهيم واضحة، حاول العمل تقديمها فنياً عن طريق مستويين من التلقى، الأول فيه أن جميع المؤدين بمثابة فرقة مسرحيَّة ومحركهم والمتحكم فيهم يشبه المخرج أو قائد الكتيبة،

بينما التأويل الثاني الذي في حقيقة الأمر يحمل المباشرة أيضاً في طرحه وقراءته، هو ذلك العالم الذي يتحرك بدفع «السوشيال ميديا»، ولكن التأويل المُستتر بحق يكمن في قراءة الشخص المتحكم نفســه ومحاولة تفسيره، بصفته قوى خفيَّة عُليا، أو شخصاً، أو مؤسسـة، أو دولة.. لكنه بلا شك وكما صوره العرض، هو متسلط، شرير، بشكل مباشر، أياً كان نوعه، ومن ثم فربما هو يحتمل أن يكون واحداً ممن تم ذكرهم، أو يكون جميع من سبق، وكل ذلك بهدف توضيح تأثير السوشيال ميديا على السلوك البشري.

أما من الناحية التقنيَّة، فأظهر الراقصون انسجاماً ملفتاً في الأداء - ويحسب لهم بشدة، بخاصة أن جميعهم مبتدئون، والعرض نتاج ورشة بسيطة - حيث تم توظيف الفضاء المسرحي البسيط، الخالي من الديكورات بمرونة واستغلال فراغه، أولاً لخدمة فكرة الفراغ والانشغال باللاشيء، بجانب تصميم الرقصات ورسم تكوينات جسمانيَّة للمؤدين تشغل ذلك الفراغ، من ناحية الإمكانيات الماديَّة البسيطة للفريق، ولكن ذلك في ذاته يوضح ذكاء المخرج والفريق الذي استغل هذه البساطة في عنصر شغل الخشبة ولفت النظر الدائم إلى الأجساد الراقصة، أي خدمة مزدوجـة لأفكار العرض، والتعامل مع ضعف الإنتاج بفنيَّة واستغلال في محله.

ففي أثناء تقديم رقصات متتالية يمكن قراءة كل منها على حدة، يمكن أيضاً قراءتها بصفتها تروس ساعة تعمل بلا توقف، وذلك في صميم الفكرة، كما أنه أثناء استخدام عمق المسرح في كثير من الرقصات، لم يهتم المخرج بشغل الزوايا ليشعر الجمهور بأنه محاصر داخل هذا التقييد.

في أحد أبرز مشاهد العرض، تحول المسرح إلى أوتوبيس نقل عام، حيث جلس الراقصون في صفوف تمثل مقاعد الحافلة، ممسكين بهواتفهم. تحركت رؤوسهم بشكل متزامن إلى الأسفل وكأنهم أسرى لهذه الأجهزة لتوضيح مدى الغرق في العالم



الافتراضي وفقدان التواصل الإنساني تماماً، برغم تجاورهم جنباً إلى جنب، بل وتكدسهم والتصافهم معاً، فجاء الالتصاق ملازماً للأجساد، بينما الأذهان مغتربة ومتبعثرة، كل منهم في موضع يشغله.

ومنها ظهر الأداء الحركي في هذا المشهد محدوداً نسبياً مقارنة بالمشاهد الأخرى، مع التركيز على الحركات الدقيقة والبسيطة مثل إمالة الرأس وتحريك الأصابع على الشاشة. تلك البساطة المقصودة أيضاً دون الميل للكثير من الحركات لإثارة حالة الرتابة والانعزال في هذا المشهد، التي هي بالأساس هدف من أهداف العرض التي

ولكن على الرغم من ذلك المقصد، فإنه سرعان ما وضع المخرج في حسبانه الإيقاع المسرحي، لذا عمل على رسم حركة أخرى، تخلق ديناميكيَّة للمشهد، وفي الوقت ذاته لا تخل بالمعنى المقصود بل تعززه، لذا رسم حركة خارج إطار وسياق الأتوبيس،







حيث استبدل الراقصون هواتفهم بحركات «زومبيَّة» تصاحبها أغنية لأم كلثوم، ومنها لتأكيد فقدان الوعي والاتصال بالعالم الحقيقي، فهم في وضع الالتصاق التام مغتربون، وفي حضرة أم كلثوم «زومبي/ موتى أحياء» مسلوبون من معاني الإنسانيَّة، حتى أبسطها، كالشعور بالأغاني والتفاعل مع ألحانها.

سار العرض على نهج تقديم اسكتشات منفصلة، تربطها الفكرة أو الإطار العام والمقصد الواضح من العرض، لكن من دون إطار درامي، والمتحكم الخارجي سواء متدخل في الحدث بإيقافه أم التعليق عليه، أم حتى الفرجة فقط ومشاركة الجمهور صفوفهم، فهو المسيطر الذي لم يغب عن الأنظار حتى لا يفقد المؤدون سبب تأديتهم أي مشهد.

لذا قدم العرض مشهداً آخر جلست فيه هذه المرة مجموعة من شفاف، الراقصين في صف مقابل للجمهور في القاعة، يشاهدون مقاطع المستم فيديو قصيرة على هواتفهم. وعلى الارتفاع أو الخشبة وراءهم، يتم يعود بصف عرض فيديوهات أو ما يسمى بد «مقاطع الريلز»، يؤديها راقصون واضح في آخرون متضمنة مشاهد لتقليد الرقصات الشهيرة/ التريند، وصفات وشفاف. الطعام، وبينهما أيضاً أخبار الحروب التي تمر سريعاً.

أي انقسم العرض حينها إلى ثلاثة أقسام بين مؤيدين في مستوى أعلى لتقديم مقاطع الفيديو أو المحتوى الإلكتروني، ومُشاهدين في صفوف موازية لنا «للانضمام والتشارك أو في قول آخر التواطؤ»، والمتحكم الذى سكن أقصى اليسار ولم يغب عن

الأنظار، لقول شيء وحيد وواضح ومباشر مرة أخرى كالعادة إن هذا التناقض البصري بين التفاعل السريع مع المحتوى التافه والتجاهل اللاواعي للقضايا الجادة يعكس فوضى الأولويات في عالمنا اليوم. في الوقت نفسه، كان الراقصون يمررون الفيديوهات بحركات بسيطة ومتكررة، مما يعكس إحساساً بالرتابة وعدم الاكتراث. أما عن التواطؤ فنحن مشاهدون صامتون نتساوى في الصف معهم، فهم يستهلكون بلا تفكير، ونحن أيضاً كذلك بالتأكيد، في إدانة واضحة للجميع، وكسر للحائط الرابع لا يحتاج تفسيراً لزيادة حالة التشارك

جاء ديكور العرض بسيطاً لعكس الخواء والفراغ المحيط بالجميع مع استخدام تفاصيل بسيطة، مثل المجسم المحاط بمشمع شفاف، الذي كان يتحرك صعوداً وهبوطاً، لإعطاء دلالة المراقبة المستمرة أو في قول آخر السجن الذي يطوق الأفراد، وكونه شفافاً يعود بصفته غير مرئي، بل هو مخادع، وهذا هو رأي العرض كما هو واضح في كل ما يخص السوشيال ميديا، فهي عدو مقيد ومخادع وشفاف.

وكذلك استخدام الكراسي البسيطة داخل وخارج الخشبة، السذي أضاف بعداً بصرياً يوحي بالانفصال بين الفضاء الواقعي والافتراضي. كما حضر اللون الأزرق بقوة بين الألوان الأخرى في الإضاءة لتوضيح البعد الافتراضي البارد وغير الحقيقي، أي الحاجز الشفاف الوهمي المسيطر دائماً.





#### 315...

تعد أطروحة العرض ليست جديدة، بل هو هم شبابي واضح ومتكرر في الآونة الأخيرة، ولكن يحسب للعرض تقديمه في هيئة استعراض راقص، والتعبير عن المقصد بفنيات بسيطة وفي محلها وفقاً للفكرة، ولكن على الرغم من أن العرض يستهدف قضايا الاغتراب عن الواقع، فإنه هو بذاته يقع في فخ الاغتراب، حيث رؤية آليات عصر المخرج الشاب، والراقصين وكلنا جميعاً كشباب، بهذا السوء هو أمر يحتاج لأسئلة أكبر وأعمق، لماذا يتم تصوير آليات جيئنا بهذا الشكل الفج من البشاعة والفراغ؟ وهي آليات نستخدمها جميعاً يومياً بشكل طبيعي، لماذا لا يتم الاعتراف بها؟ لماذا نحن دائمو الترفع عنها، برغم أن صناع العرض بأنفسهم يستخدموها في التسويق للعرض، وأخذ كلمة من النقاد وتصويرها عقب العرض الإذاعتها على السوشيال ميديا ذاتها؟

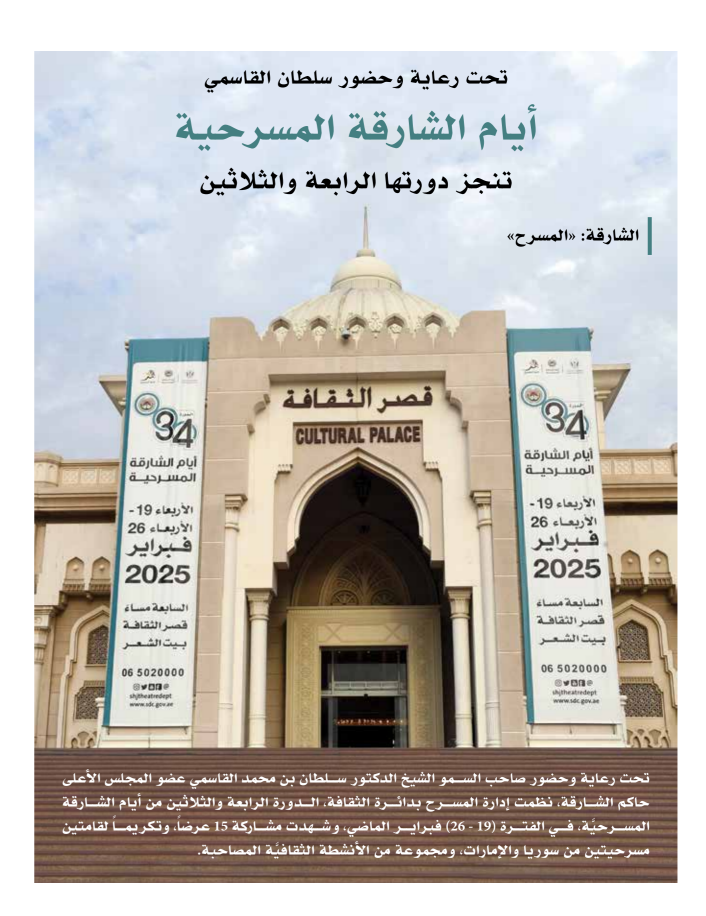
ثم ماذا عن اغتراب الشباب بها عن الهموم والحرب؟ ومن أين قامت حملات المقاطعة، ومن أين تأتي حملات الدعم، وما العيب في جزء من الترفيه من خلالها؟

جميعها أسئلة مشروعة لابد من الوقوف أمامها، كما استوقفنا العرض بتحليله وفقاً لآلياته وتفاصيله، فالزمن صاحب آليَّة متطورة، لابد أيضاً من الوقوف معها والاعتراف بها، بل والاعتراف بعق بماهية الجيل الحالي، دون اغتراب أو ترفع في محاولة مغازلة غرائبيَّة لأجيال أقدم لم تكن قادرة على تحقيق ما يقدمه هذا الجيل. فإذا كانت هناك مباشرة في تقديم فكرة برغم جودة الرقص واستغلال الإمكانيات البسيطة، لكنها في النهاية تبقى مباشرة في تقديم الفكرة، إذن ماذا عن الحلول أو البدائل التي ربما تكون أفضل مما نحن عليه الآن؟ وهو بالمناسبة كان سيأتي حلاً في سياقه، نظراً للمباشرة التي تحتمل تقديم حلول ومقترحات.

في النهاية يبقى العرض المسرحي «رقصة القرن» تجربة مسرحيَّة بها اجتهاد فني واضح وملحوظ، لكنها تبقى أطروحة متكررة في مضمونها، بل ويحتاج مضمونها لإعادة مراجعة والكثير من الأسئلة حول المفاهيم والأحكام المطروحة.



أحمد عادل، مصمم حركة ومخرج مصري، ومدرب تعبير حركي من أشهر عروضه "خيمة»، «زاد الشيب»، «غالية»، «آخر ساعة قبل النوم". كما شارك في مجموعة من العروض ممثلاً وراقصاً. حصل على جائزة أفضل استعراضات لجامعة عين شمس عام 2018، وشارك عرضه «آخر ساعة قبل النوم» في الدورة الأخيرة من المهرجان القومي للمسرح المصري، وترشح لأفضل الصيميم استعراضات، وفاز بجائزة أفضل إضاءة.



وكانت الدورة (34) من «الأيام» انطلقت مساء يوم الأربعاء (13 فبراير) بقصر الثقافة تحت رعاية وحضور صاحب السمو حاكم

وتفضل صاحب السمو حاكم الشارقة بتكريم الفنانة الإماراتيَّة مريم سلطان بصفتها «الشخصيَّة المحليَّة المكرمة» في هذه الدورة، والفنان السوري أسعد فضة الفائز بـ «جائزة الشارقة للإبداع المسرحي العربي» في دورتها الثامنة عشرة، كما كرّم سموه فرقة «مسرح الأوبرا» من جمهوريَّة تونس، الفائزة بـ «جائزة الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي لأفضل عمل مسرحي عربي 2024» عن عرضها «البخارة»، وتسلم الجائزة الفنان صادق طرابلسي مخرج العرض.

وتابع صاحب السمو حاكم الشارقة، والحضور خلال الحفل، عرضين مرئيين، تضمن الأول سيرة الفنانة مريم سلطان التي قدمت جهوداً كبيرة في المسرح المحلى في دولة الإمارات، وأبرز العرض مسيرة الفنانة التي التحقت بالمسرح في بداياتها منذ أواخر سبعينيات القرن الماضي، وقدمت العديد من الأعمال المسرحيَّة التي وثّقت تجربتها الرائدة. وتناول العرض الثاني محطات من والمخرج الجزائري الدكتور لخضر منصوري. مسيرة الفنان أسعد فضة، وما قدّمه من أعمال خالدة عبرت عن شغفه الكبير بالمسرح، وحرصه على تقديم مختلف الأعمال المسـرحيَّة، ودوره في إرساء المسرح العربي عبر عمله في التمثيل،

وشهد الحفل التعريف بأعضاء لجنة التحكيم لهذه الدورة، التي ترأستها الناقدة المصريَّة الدكتورة ياسمين فراج، وضمت كلاًّ من: والمسرح، و«بابا» لفرقة مسرح الشارقة الوطني.

الممثل والكاتب الإماراتي عبدالله راشد، والكاتب والمخرج المغربي الدكتور عبدالمجيد شكير، والمخرج التونسي غازي زغباني،

وتأهلت مجموعة من العروض للمشاركة في المسابقة لهذه الـدورة، وهـي: «علكة صالح» لفرقة المسـرح الحديث بالشـارقة، و «صرخات من الهاوية» لجمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والمسرح، و «عرائس النار» لمسرح خورفكان للفنون، و «كعب ونصف حذاء» لمسرح ياس، و «جر محراثك» لجمعيَّة دبا الحصن للثقافة والتراث



وقدمت ستة عروض خارج المسابقة وهي: «في انتظار العائلة» لمسرح الفجيرة، و«اليوم التالي للحب» لجمعيَّة دبا للثقافة والفنون والمسرح، و«يانصيب» لمسرح العين، و«عرج السواحل» لمسرح أم القيوين الوطني، و «دق خشوم» لمسرح دبي الوطني، و «فئران القطن» لمسرح دبي الأهلي.

وشهد برنامج العروض تقديم عملين من الدورة الحادية عشرة أفضل عرض، «أغنية الوداع» للمخرج طلال البلوشي، والعمل الحائز جائزة أفضل سينوغرافيا، «الملاذ» للمخرج جاسم غريب.

كما استضافت «الأيام» ملتقى الشارقة الثالث عشر لأوائل المسرح العربي، الذي يحتفي سنوياً بمتفوقي كليات ومعاهد

المسرح في الوطن العربي، حيث تتاح لهم الفرصة لمتابعة أنشطة أيام الشارقة المسرحيَّة، والمشاركة فيها، والتعرف إلى المشهد الثقافي المحلى، كما يتضمن الملتقى مجموعة من المحاضرات النظريَّة والأدائيَّة حول السينوغرافيا، والإخراج، والتمثيل، بالإضافة إلى جولات ثقافيَّة في معالم إمارة الشارقة.

ونُظِّم الملتقى الفكري المصاحب لهذه الـدورة تحت عنوان من مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة، وهما: العرض الحائز جائزة «النقد... ذاكرة المسرح العربي» بمشاركة عدد من الباحثين والمسرحيين من عدد من الدول العربيَّة. كما شهدت «الأيام» عدداً من الندوات الثقافيَّة لمقاربة علاقة المسرح بالتاريخ والتراث العربيين، وهي: ندوة بعنوان «الأندلس في المسرح العربي» ناقشت توجهات المسرحيين العرب في مقاربة حكاية «الفردوس المفقود»،

















وتضمن البرنامج الثقافي المصاحب للدورة «34» من وندوة: «المسرح وفن المقامة.. الكائن والممكن» التي استقصت جهود استلهام ذلك الفن العربي القديم في مسرح اليوم، بالإضافة إلى ندوة: «المسرح والتنوير» التي ناقشت دور المسرح العربي في بمناسبة فوزه بجائزة الشارقة للإبداع المسرحي العربي، جهود نشر التعليم، وتحصيل المعارف الجديدة، والانفتاح على الآخر، هذه الدورة. ودفع مسيرة النهوض في المجتمع، وصناعة المستقبل.



أيام الشارقة المسرحيَّة لقاءً حوارياً مع الفنان أسعد فضة ولقاء آخر مع الفنانة مريم سلطان بمناسبة تكريمها في



#### حضور

حضر حفل الافتتاح إلى جانب صاحب السمو حاكم الشارقة كل من: الشيخ سالم بن عبدالرحمن القاسمي رئيس مكتب سمو الحاكم، والشيخ المهندس محمد بن عبدالله بن ماجد القاسمي مدير دائرة شـؤون البلديات، وعدد من كبار المسـؤولين والفنانين والمثقفين والإعلاميين ومحبى وهواة المسرح.

وتحت رعاية وحضور صاحب السمو حاكم الشارقة، نظم حفل ختام الدورة الرابعة والثلاثين من أيام الشارقة المسرحيَّة مساء

الأربعاء (26 فبراير)، بقصر الثقافة.

وتفضل صاحب السمو حاكم الشارقة بتكريم الفائزين بجائزة الشارقة للتأليف المسرحي (نصوص مسرحيَّة للكبار)، وفاز بها كل

ختام













من الكاتب العماني أسامة بن زايد عن نصه المسرحي «ذات حُلم أمس» في المركز الأول، والكاتب العماني نعيم فتح مبروك عن نصه المسرحي «صهيل الخطايا» في المركز الثاني، والكاتب الكويتي موسى بهمن عن نصه المسرحي «أمنية المنيَّة» في المركز الثالث.

كما تفضل سموه بتكريم الفائزين بجوائز أيام الشارقة المسرحيَّة في دورتها الـ 34، حيث نالت مسرحيَّة «بابا» لفرقة مسرح الشارقة الوطني جائزة أفضل عرض مسرحي متكامل، وفاز الفنان عبدالرحمن الملا بجائزة أفضل إخراج مسرحى عن مسرحيّة «صرخات من الهاوية» لجمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والتراث، بينما ذهبت جائزة أفضل تأليف مسرحى إلى الكاتب عبدالله إسماعيل عبدالله عن المسرحيَّة نفسها.

وحصل الفنان أحمد الجسمي على جائزة أفضل ممثل دور أول عن دوره في مسرحيَّة «بابا» لمسرح الشارقة الوطني، بينما نالت الفنانة عبير الجسمي جائزة أفضل ممثلة دور أول عن دورها في مسرحيَّة «صرخات من الهاوية» لجمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة

وفاز الفنان محمود القطان بجائزة أفضل ممثل دور ثان عن مسرحيَّة «علكة صالح» للمسرح الحديث، بينما نالت الفنانة بدرية آل علي جائزة أفضل ممثلة دور ثان عن دورها في مسرحيَّة «عرائس النار» لمسرح خورفكان للفنون.

وفاز الفنان كاظم جواد بجائزة أفضل ممثل واعد عن دوره في مسرحيَّة «بابا» لمسرح الشارقة الوطني، بينما فازت الفنانة خولة عبدالسلام بجائزة أفضل ممثلة واعدة عن دورها في مسرحيَّة «علكة صالح» للمسرح الحديث.

وفي بقيَّة جوائز أيام الشارقة المسرحيَّة في دورتها الـ «34»، فاز بجائزة أفضل ديكور الفنان عبدالله الحمادي عن مسرحيَّة «كعب ونصف حذاء» لجمعيَّة ياس للفنون والثقافة والمسرح، وفاز بجائزة أفضل إضاءة الفنان خالد بشير عن مسرحيَّة «صرخات من الهاوية» لجمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والتراث، بينما فاز بجائزة أفضل تأليف موسيقى ومؤثرات صوتيَّة الفنان إبراهيم الأميري عن مسرحيَّة «بابا» لمسرح الشارقة الوطني.

ونالت الفنانة نصرة المعمري جائزة أفضل مكياج عن مسرحيَّة «عرائس النار» لمسرح خورفكان للفنون، وفازت بجائزة أفضل أزياء وإكسسوارات الفنانة مريم سامح عن مسرحيَّة «جُر محراثك» لمسرح دبا الحصن، ونالت الفنانة أماني بلعلج جائزة الفنان العربي المتميز عن مسرحيَّة «بابا» لمسرح الشارقة الوطني، بينما نالت مسرحيَّة «علكة صالح» للمسرح الحديث جائزة لجنة التحكيم الخاصة.

#### حضور

حضر حفل الاختتام بجانب صاحب السمو حاكم الشارقة كل من: الشيخ سالم بن عبدالرحمن القاسمي رئيس مكتب سمو الحاكم، وعبدالله محمد العويس رئيس دائرة الثقافة، ومحمد عبيد الزعابي رئيس دائرة التشريفات والضيافة، وعدد من كبار المسؤولين والفنانين والمثقفين والمتخصصين والإعلاميين ومحبي المسرح.





طبعت أوبرا سالومي التي وضعها الملحن ريتشارد شتراوس عام 1905، استناداً إلى المسرحيَّة التي تحمل الاسم نفسه وكتبها الإيرلندي أوسكار وايلد بالفرنسيَّة عام 1893، أثراً بالغاً على موسيقي القرن العشرين وفن الأوبرا.

مالمو: كريم رشيد كاتب ومخرج مسرحي من السويد

لم يتمكن أوسـكار وايلد قط من رؤية نصه المسرحى القصير يجسـد فوق خشبة المسـرح، لأن الرقابة في إنجلترا لم تكن تسمح بوجود تمثلات لقصص التوراة على المسرح، أما العرض الفرنسي الأول عــام 1896 فقد قُدم بينما كان وايلد ســجيناً في لندن بحكم قضيَّة أخرى.

وكذا الحال بالنسبة للأوبرا التي أعدها ريتشارد شتراوس، فقد تعرضت لملاحقة الرقابة والانتقادات اللاذعة من الكنيسة والدوائر المحافظة، حيث لم يُسمح بعزفها في دار الأوبرا في فيينا حتى 1918، ومع مرور الوقت، أعيد تقييم سالومي لتكون اليوم واحدة من روائع الأدب والفن الأوبرالي العظيم.

سالومي، إذن، هي الأوبرا التي صارت تُقدم في أكبر دور الأوبرا في العالم، وتلاقى اهتماماً منقطع النظير. واليوم تُعرض على مسرح دار الأوبرا في مالمو عاصمة جنوب السويد محاطة

بالبشائر والاحتفاء، اعتماداً على النص ذاته والموسيقي ذاتها التي وضعها ريتشارد شتراوس، حيث تعزفها فرقة أوركسترا مالمو بقيادة الموسيقار باتريك رينكبورغ، وإخراج النرويجي إيريك ستوبو الذي درس الإخراج والفلسفة معاً.

يتعاون مخرج الأوبرا هنا مع مصممة السينوغرافيا ماجدالينا إبيرج، ومصممة الإضاءة إلين روج لتشكيل فضاء قاس وغليظ بمفرادت تتسم بالخشونة المفرطة، وتوحى بأنها بقايا كارثة قد حلت بالمكان.

أرضيَّة المسرح مغطاة برقائق سوداء وكأنها أرض محترقة يتحرك فوقها الناس بــلا هدف، كما لو أن كل كل شــىء قد ضاع بالفعل وتهدم. فبينما يخضع المشهد التمثيلي والغنائي للبناء الدرامي الكلاسيكي، وتتابع فيه الأحداث في متوالية تحافظ على وحدة المكان والزمان منذ البداية إلى الـذروة، اختارت مصممة السينوغرافيا أن يكون الإنشاء المكانى تجسيداً للفاجعة المرة التى آلت إليها الحكاية، فبدا وكأن السينوغرافيا تقدم نبوءة من نبوءات يوحنا المعمدان الذي سخّر حياته ليكون نذيراً وناصحاً ومبشراً في أرض يباب غطاها عشب الكفر، وهنا يصح القول إن الأوبرا ابتدأت مع بداية الحكاية لكن السينوغرافيا عرضت نهايتها. مسطحات يطفو عليها الفحش، تظهر سالومي على هذه الخلفيَّة



جرد فضاء المسرح من الإنشاءات الضخمة والستائر المهيمنة على جوانبه وسقفه، لا شيء غير مقعد صغير أسود، وطاولة، وجدار كبير من الأضواء الذهبيَّة الخافتة تنتصب مثل عيون شهود صامتين، تشع ضوءاً حذراً يناغى ويتبع تحولات الموسيقى المهيبة التي تنبثق من حفرة الأوركسترا لتسبح في فضاء الصمت والحذر وتحيط بالصراع بين الغواية واليقين.

بدت أرضيَّة المسـرح المغطـاة بألياف كربونية سـوداء وكأنها



المظلمة مجللة باللون الأبيض، تصدح بصوت مغنية الأوبرا لعدم استجابته لغوايتها وتحقيق رغبتها.

بدا المخرج إيريك ستوبو غير مهتم بحشد المشهد المسرحي من نأيه عنها تحوّل ولعها به إلى حقد ورغبة بالانتقام. بعناصر التشويق والإثارة والدهشة بقدر اهتمامه بالغوص في أغوار الحكاية ومضامينها، مما أتاح للممثلين أن يتفاعلوا مع أدوارهم بدقة وعمق ولم يكونوا مضطرين الإظهار تمثلات جسديَّة أو حركيَّة لوحشيَّة الواقعة، بقدر ما كانوا مهتمين بتقديمها هادئة ساكنة ومعبأة بالخطر مثل فنبلة لم تنفجر نعثر عليها على قارعة الطريق.

> المعمدان يريد نشر الكلمة الحق، يُبشر بقدوم جليل ويُنذر من وقوع الكارثة. ينتقد حياة الفجور والرذيلة فيزج به الملك هيرودس

الأمريكيَّة السوبرانو لورا وايلد Laura Wilde التي كان عليها هنا أن تقدم مشاهد عصيبة تتنامى وتتنوع فيها المشاعر والمواقف بين متناقضين ومتضادين، مثل العفة والفجور، وشهوة الامتلاك والرغبة في الانتقام التي تلبست سالومي المتعطشة للدماء وهي ترقص رقصـة ماكرة لزوج أمها الذي تلـوث بالرجس، وعليها أيضاً بصفتها ممثلة ومغنية أوبرا أن تجسد هيام سالومي المفرط بجسد يوحنا، وإهمالها رسالته مقابل هيامها به، قبل أن يتم سحقه تحت دروع الجنود، ثم تتوج ذلك كله في مواجهة رأس يوحنا المقطوع انتقاماً

فى السجن، ويمتنع عن قتله لأنه كان يخشاه ويرى فى عينيه مهابة

القديسين، غير أن المعمدان لم يكف عن الاحتجاج، وظل صراخه يخترق جدران ودهاليز السبجن. يأتي صراخ يوحنا على شكل غناء أوبرالى يشبه نشيجاً وبكاء ينبعث من هوة سحيقة.

أما سالومي الجميلة التي فتنت بسحرها كل الرجال وسلبتهم عقولهم، فتصبح هي ذاتها مسلوبة الإرادة حينما تسمع صوت يوحنّا وهـو يجأر ويحدّر من الموبقات والآثام والفظائع، فتقع في غرامه، إذ يسلب جماله وحسن طلعته عقلها، فراودته عن نفسه، ولكنه يأبي أن يستجيب، مما يشعل نيران غضبها وحنقها. لم تستطع أن تنال من يوحنا غير التجاهل، صارحته بهيامها به فتعفف وصدّها عنه، لكنها لم تيأس وظلت تلاحقه وتحاصره بغوايتها وفتنتها، وبعد أن تأكدت

تبدأ الأوبرا بالكشف عن هيام الملك هيرودس الذي كان قد قتل أخاه فيليب وأخذ زوجته التي هي أم سالومي، ومن ثم نفوره منها حيث صار لا يرى فيها غير امرأة متصابية تشبه جثة تنهض من قبرها لتنشر رائحة الموت حيثما تكون، وبدلاً منها صار يلاحق ابنتها سالومي. يعرض هذا الحدث الفاضح إحساساً من الانحطاط المظلم والوضاعة المهيمنة على بلاط هيرودس، حيث الجميع خائف أو ضائع أو يشعر بالملل ويبحث عن المتعة المحرمة.

في مشهد حافل يُظهر سهرة ماجنة تضوع فيها رائحة الانتقام

وترافق الغنج والغواية اللذين تجيدهما سالومي، يطلب الملك هيرودس الذي لم يعد يتمالك نفسه أن ترقص سالومي أمامه عارية مقابل أي شيء تطلبه حتى لو كان ذلك نصف مملكته، حينها تقطف سالومي تلك الفرصة السانحة وترقص رقصة الوشاحات السبعة التي تخلع فيها أرديتها تباعاً حتى يجن جنون هيرودس، وهنا تأتى الرؤية الفلسفيَّة للمخرج الذي يجعل من هذا المشهد محوراً مركزياً ينبض داخل جسد الحكاية ليمنحها حياة جديدة ومعنى جديداً، حيث دفع بممثلة الدور الرئيس السوبرانو الأمريكيَّة لورا التى قدمت غناء أوبرالياً أخاذاً بنغمات منخفضة نسبياً، دفعها إلى تقديم رقصة مغايرة عن كل التوقعات التي انطوت عليها مخيلتنا، فقدم صورة شموليَّة أوسع وأعمق لمعنى الجريمة حين جعلها تدور بين رجال البلاط الهائمين بسحرها وفتنتها، حد أنهم تصلبوا كما لو كانوا



أجساداً قد تحجرت، وما إن تلامسهم سالومي وتنفث فيهم بعضاً من رحيق غوايتها حتى تدب الروح في أجساد الرجال تباعاً ليرقصوا هم بدلاً منها، رقصة وحشيَّة خليعة، فتتحول رقصة الوشاحات السبعة إلى رقصة جماعيَّة فوق أرضيَّة مغطاة بما يشبه رقائق السخام وشظايا خراب عارم في عتمة مضللة، لتكتسب الوحشيَّة الفرديَّة صفة جماعيَّة، وتعلن أن ليس هناك شهود متفرجون أبرياء. تطيح سالومي في هذا المشهد بالسلطات الذكوريَّة المحيطة بها كما لو أنها تعبث بدمي أطفال ساكنة، كما أنها تطيح بسكينة المكان ذاته، فبعد أن ظلت السينوغرافيا ثابتة لمدة ساعة كاملة، تبدأ منصة المسرح بالدوران.

وبعد أن تصدمنا تلك الرقصة المفخخة بالمعانى التي تنفث ما في داخلها من دخان، تطلب سالومي من الملك هيرودس الوفاء بوعده لها بأن يأمر جنوده أن يحضروا لها رأس المعمدان على طبق من فضة. يحاول هيرودس التملص من ذلك بأن يعرض عليها نصف



مملكته، بل مملكته كلها، لكنها ترفض أن تأخذ غير رأس المعمدان الذي يدوّي صوته في أرجاء المكان زاعقاً بوجه سفاح القربى داخل البلاط، والتعصب الديني في المعابد الخاضعة له التي أنكرت عليه رسالته. وبوجود العلامات المعاصرة التي يبثها العرض من خلال المفردات المكانيَّة المعاصرة في السينوغرافيا والأزياء الحديثة للشخصيات يضع مخرج العرض الجمهور أمام مرآة الحكاية ليرى ما تحيط به من صراع مستعر بين الرذيلة المتقنعة والفضيلة المهملة

في المشهد الأخير الطويل لسالومي يتسع مدى الصدام بين المتناقضات، ويستعر الصراع على الرغم من خسارة الضحيَّة لحياتها، حيث نرى رأس يوحنا المعمدان على طبق فضى بين يدى سالومي وهي تمور بالكراهيَّة والشماتة، لكنها لا تجد للطمأنينة سبيلاً. أسهمت الصناعة المتقنة للدمية التي تمثل رأس المعمدان بنقل المشهد إلى مستوى عياني تتقدم فيه الصورة الواقعيَّة على الإيحاء، فبدت بشاعة ووحشيَّة الواقعة بأعنف صورها.

عادة ما يواجه الإخراج المسرحي في مثل تلك المشاهد خطر أن ينحرف التمثيل إلى منطقة ميلودراما نمطيَّة مملة، لكنها هنا وبفضل تعقيدها العميق وبنيتها القائمة على المواجهة بين الفكرة والجسد تنجح في الارتقاء إلى مستويات من الجمال والرفعة الجليلة، كما هي الحال في المشهد الأخير الذي تجلس فيه سالومي والرأس في حجرها وتغنى عن جماله، فقد كان مشهداً عاطفياً تفوح منه رائحة الدم بقوة، ويظهر فيه الصدام بين ما نسمعه وما نراه على المسرح، بين الحزن الروحاني في تدفق موسيقي لحنى رائع لشـتراوس، والصورة الأيروتيكيَّة البشعة المتجسدة بهيامها الشهواني وعبادتها المثيرة المقززة للرأس المقطوع، صدام مذهل بين المرئى والمسموع في أحد أكثر المشاهد المكتنزة بالحزن الشفيف والصخب الصامت والعنف الخفى في تاريخ الأوبرا.



# خريجو معهد دمشق المسرحي يجسدون

# تغريبة الشتاء الطويل

احتفى المعهد العالي للفنون المسـرحيَّة في دمشـق أخيـراً بتخرج دفعة جديدة من طلبته، وقدم لمناسـبـة التخرج العرض المسرحي «تغريبة الشتاء الطويل» على خشبة المسرح الدائري الذي يطلق عليه اسم المسرحي السورى فواز الساجر، ويعد أحد أهم مسارح المعهد.

### دمشق: لمى طيارة ناقدة وباحثة فنيَّة من سوريا

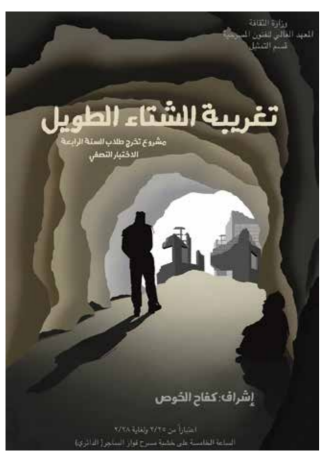
تحدى طلبة المعهد العالي للفنون المسرحيَّة في دمشق كل الظروف السياسيَّة والاقتصاديَّة، وقدموا للجمهور عرض تخرجهم، ونجحوا بأدائهم في جذب الجمهور الذي تزاحم على المسرح على مدى خمسة أيام، ومع ذلك اضطر بعض المتفرجين إلى متابعة العرض وقوفاً في ممرات الصالة التي لم تستطع إدارتها أن تؤمن

إذن، لم تقف الظرفيَّة الانتقاليَّة التي تشهدها البلاد حائلاً أمام تحقيق الطلبة لحلمهم بتقديم عرض مسرحي، يبرز مقدراتهم وما تعلموه خلال سنواتهم الأربع، بل كانت الأحداث نفسها بشكل من الأشكال لب عرضهم وماهيته وحتى سببه، ونظراً لضيق الوقت والحدث الكبير الذي ألم بسوريا، لم يكن من الهين كتابة نص مسرحى للعرض، ولا حتى اقتباسه والإعداد عليه، فما كان من الطلاب إلا وأن قاموا بكتابة نصهم بأنفسهم، تحت إشراف أستاذهم كفاح الخـوص، الذي قال: «حاولنا إيجاد نص نسـتطيع من خلاله أن نجمع 16 طالباً وطالبة فلم نجد، لذلك قررنا أن يكون العرض

ارتجالياً، وخلال أسبوعين من العصف الذهني تمكّنا أن نخرج بهذه الفكرة، التي كُتب نصُّها كتابة ركحيَّة، بحيث كتب كل طالب شخصيته، بينما توليت الإعداد والإشراف»، الجدير ذكره أن العرض شارك فيه بشكل استثنائي الطالب خالد شمالية وهو من الطلاب القدامي الذين لم يتسنى لهم التخرج سابقاً.

حاول النص الاستفادة من بعض القصص الواقعيَّة التي حصلت بالفعل في سوريا، وكان الطلاب قد سمعوا عنها أو عرفوا بها، ودارت حول بعض السوريين الذين تعرضوا للحصار والتهجير، ومن ثم التجويع والاعتقال، ضمن مرحلة زمنيَّة ممتدة بين العامين 2015 - 2017، في منطقة الزبداني، وتحديداً في بلدة مضايا إحدى مناطق ريف دمشق، وكان يرتادها ليس فقط السوريون وإنما العرب باعتبارها منطقة سياحيَّة مهمة للاصطياف، كونها تتميز بطبيعة جبليًّة وبانخفاض درجة حرارتها بشكل ملحوظ في الصيف، أضف إلى ذلك أن نبع بقين شديد القرب منها، مما يعنى إمكانيَّة ملأ حاف لات الزوار بالماء العذب البارد النقى، وهي مرحلة زمنيَّة مرت على تلك البلدة وحملت أحداثاً قاسية ومؤلمة كان من الحلم المرور عليها فنياً أو حتى التحدث عنها شفهياً.

حاول الطلبة البالغ عددهم (16) طالباً، كتابة قصصهم بشكل منفرد ومنفصل على شكل ثنائيات في معظمها تتشابك وتتشارك مع من حولها في هذا الخواء المرعب، ثم إعادة صياغتها لتبدو قصة متكاملة لها بداية وعقدة ونهاية. امتد العرض لساعتين متواصلتين، ليمنح لكل خريج مساحته في إظهار قدرته على الأداء والتلون، وحمل الكثير من المأساة والقصص المؤلمة، إلا أنه مر من دون الشعور بأي ملل حيث تميز بلمسة لطيفه جداً من الكوميديا، سواء الضحك.



على صعيد الموقف أو حتى على صعيد الأداء أو كليهما معاً، وهي لمسـه وضعت في مكانها من دون أي إقحام أو حتى ابتذال بهدف

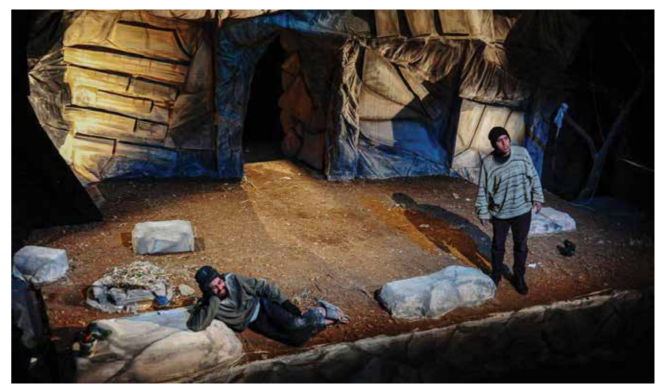


وبرغم أن نص العرض كان قد كتب في فترة قياسيَّة، وأوجز بشكل كبير ما دار في تلك المنطقة من المواقف الإنسانيَّة والكوميديَّـة، فإنه يؤخذ عليه مأخذان، الأول المباشـرة في الطرح التي ربما سببها الواقعيَّة التي كتب بها، أو ربما رد الفعل والرغبة الملحة من القائمين على العمل في التقاط الفرصة التي منحت لهم للتعبير بحريَّة عن رأيهم الذي لم يكن يوماً متاحاً التعبير عنه، أما المأخذ الثاني فهو عدم قدرة الطلاب على إتقان لهجة المنطقة التي نسب إليها النص، بحيث تفاوتت تلك اللهجة بين طالب وآخر لدرجة أننا نحن السوريين من الجمهور لم نلتقط من اللهجة المنطقة التي تدور حولها أحداث المسرحيَّة لولا معرفتنا السابقة بجزء كبير من تفاصيلها، ربما يعود السبب في ذلك إلى صعوبة إتقان تلك اللهجة، وضيق الوقت المتاح لتعلمها.

لا يقتصر عرض تخرج قسم التمثيل عادة على تقديم قدرات المشرف وطلابه من الخريجين، بل إن تلك العروض هي أيضاً فرصة لتشفيل طلاب الأقسام الأخرى في المعهد وإبراز قدراتهم، ودفعهم إلى سوق العمل لاحقاً، فعروض التخرج يستفيد منها أيضاً طلاب قسم السينوغرافيا على صعيد تنفيذ الأزياء والديكور وحتى في تصميم وتنفيذ المكياج، لكن وجود الطلبة أنفسهم برغم ما يملكونه من إبداع وحرفيًّة لا يضمن نجاح العمل، ولا حتى تنفيذ تفاصيله بدقة عالية لأن تنفيذ السينوغرافيا مكلف بطبيعته، ولافتقار المعهد إلى ميزانيَّة في الوقت الحالي، فما كان من المشرف إلا الاستعانة بجهة خارجيَّة

للتمويل، فاستعان بأحد أصدقائه المخرجين الذي قدم الدعم المادي والميزانيَّة المناسبة الإنجاز كل متطلبات العرض، الأمر الذي جعل وضع شكر له على بروشور العرض أمراً طبيعياً.

حاول مصمم الديكور محمد كامل أن يرفع من مستوى الخشبة عدة سنتمترات، ليستفيد منه في تحويله لمكان صخرى مليء بالأتربة والصخور، وأضاف في الخلفيَّة مجسماً مفصلاً ليمثل الجبل، وأنشأ بوابه في المنتصف لتبدو وكأنها المدخل إلى الكهف الذي ستعيش بداخله مجموعة من أهل القرية الهاربين الخائفين الذين ستجمعهم علاقة قرب وجيرة، سمح هذا الديكور بالإضافة إلى جمرة النار التي صممت عبر الضوء ووضعت في يمين الخشبة وتم استخدامها درامياً عدة مرات، وبخاصة في مشهد الغسيل، بإعطاء الإحساس بواقعيَّة المكان، مستفيداً في الوقت نفسه من هذا الارتفاع في خلق كالوس يميني ويسارى، بحيث يصبح أحدهما الطريق للدخول والخروج من القرية باتجاه الجبل، بينما الكالوس الآخر لقضاء الحاجة، لكن الإضاءة التي صممها حمزة أيوب وكانت موظفة بشكل جيد في جـزء كبير منها، بـدت غير موفقة حين أضاء بقوة على الديكور وبخاصة خلفيَّة الجبل، بحيث أظهر تفاصيله الدقيقة فجعله فقيراً وضعيفاً، ربما كان من الأفضل أن تكون الإضاءة مجرد خيوط تحدد ملامح الجبل لا أن تظهره بتلك الطريقة الفجة وخاصة أن الفصل الذي تدور فيه أحداث العرض كان شتاء قارساً، مما قد يبرر





أما ما ميز العرض بشكل لا جدال فيه، فهو المكياج الذي قامت به طالبات السنة الرابعة: آية إسماعيل، وساما مسعود، وراما العلى، وهويدا كيوان، ويارا أبو كرو، بتنسيق من خولة ونوس، الذي أضاف للخريجين الشباب لمسه شخصيَّة وعمريَّة وزمنيَّة، ترافقت مع أداء حركى مناسب جداً للشخصيات بحيث يمكن للغريب أن يتوه في أعمار هؤلاء الخريجين وأشكالهم الحقيقيَّة، وجاءت الملابس لتتناسب مع طبيعة المكان الذي تدور فيه الأحداث والطقس البارد الذي يقدم فيه العرض سواء في الواقع أو ضمن أحداث العرض، وكان موفقاً بشكل كبير أيضاً.



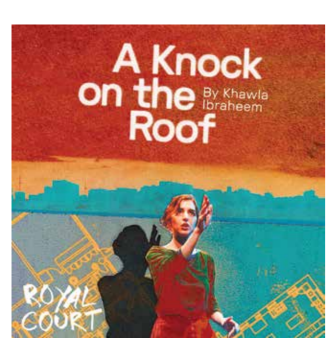
في النهاية لا بد لنا من القول إن المعهد العالى ما زال المكان الأهم لرفد المسرح والدراما السوريَّة بالممثلين، وإن الممثل والمخرج كفاح الخوص، استطاع إنجاز مهمته على أكمل وجه في وقت قياسي وصعب جداً، وهو تحد بحد ذاته، وبخاصة حين نعرف الظـروف التي مر بهـا العرض والمدة الزمنيَّـة القصيرة لتحضيره، أما بالنسبة للطلبة في مشروع تخرجهم الأول، فكان بداية عبورهم للجمهور والتعريف بطاقاتهم برغم أن الطلبة يحظون بتجارب متماثلة في سنواتهم السابقة، ولكن بطبيعة الحال هناك تفاوت في أداء الطلاب ما بين جيد وجيد جداً، وهذا أمر يعد طبيعياً وحتى صحياً، فهل يعقل أن يكون الأداء على السويَّة نفسها؟ لكن العرض بحد ذاته أثبت قدرة وصبر وعزيمة هـؤلاء الخريجين على تحمل المسؤوليَّة للخروج بالعرض على تلك الشاكلة.

#### بطاقة العمل

تغريبة الشتاء الطويل إشراف: كفاح الخوص

المشاركون: أحمد الرفاعي، أحمد الشعيب، أنس حمودي، حسين مختار، خالد شماليَّة، سارة مرشد، سيمون فرح، صبا زهر الدين، عبدالله عفيف، عمران نصر، كابي عمسو، كندة خليل، لجين دمج، معن المقداد، مي حاطوم، نيكول عبيد، بالاشتراك مع طالبي السنة الثالثة لانا علوش وليث الشيخ.

> الموسيقى: آري جان سرحان، ظافر يوسف. مساعد مخرج: زیاد حسن.

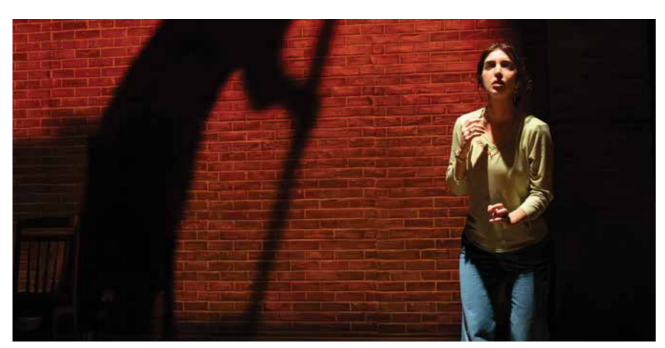


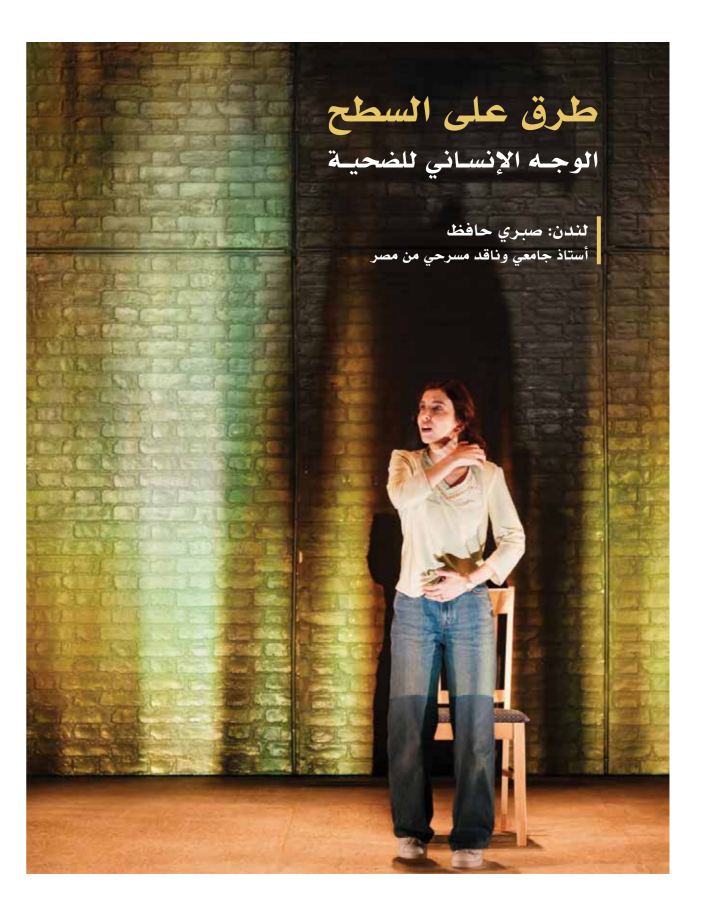
أضاليل «الاستشراق»، وشرقنة الشرق كي يكون أداة في تعريف الغرب لنفسه، أو الكشف عن البنية الاستعماريَّة الثاوية في أغوار روائع الأدب الغربي ومتونه الكبيرة في «الثقافة والإمبرياليَّة»؛ ولكنها طرحت بدلاً منه خطاباً بديلاً، يمنح ضحيَّة هذا الظلم الغربي التاريخي - الذي امتد منذ بدايات الاستعمار القديم وحتى اليوم مع تمدد الاستعمار الجديد وتعدد صوره - صوتها ويبلور خطابها. ولم يقتصر هذا الأمر على الخطاب السياسي والثقافي وحده - مدفوعاً

طبيعة العلاقة المعقدة بين القوة والمعرفة والحريَّة، وكيفيَّة استعمالها في ديناميات الهيمنة والسيطرة، اكتسب الخطاب المعرفي أهميته البالغة في فهم الحياة والعالم. فقد أصبحت أركيولوجيا المعرفة بفضله إحدى الأدوات المهمة لتحليل ما يدور في العالم، وفهم حراكـه الداخلي. وهو الأمـر الذي يدفعنا إلـي الاهتمام بما جرى للخطاب الغربي بشأن العالم العربي، والقضيَّة الفلسطينيَّة على وجه الخصوص. لأنه إذا كان عليّ أن أحدد إنجازاً أساسياً لحرب الإبادة الوحشيَّة التي استمرت لـ471 يوماً على غزَّة، فإن أول ما يرد إلى ذهني بعد حياة طويلة في الغرب، البريطاني منه والأمريكي على السواء، هو أنها عرّت خطاب الزيف الذي استمر معادياً للعرب عموماً، وللقضيَّة الفلسطينيَّة خصوصاً، على مر العقود الخمسة التي عشتها فيه. وهو الخطاب الذي حرصت آلة الدعاية الصهيونيَّة النشطة على ترويجه، وتزويده بالكثير من الدعائم المستمدة من رؤية الغرب لنفسه من ناحية، وللآخر المغاير، بل والمناقض من ناحية أخرى. ناهيك عن مده بالبني التحتيَّة الفكريَّة والأيديولوجيَّة وهنري كيسنجر، وصامويل هنتنغتون، وأضرابهم.

صحيح أن المعركة على تعرية زيف الخطاب الاستعماري بأشكاله القديمة والجديدة، وصولاً إلى صورته الاستيطانيَّة في أرض فلسطين، قد بدأها إدوار سعيد (1935 - 2003) منذ أواخر سبعينيات القرن الماضي، إلا أن ما أحدثته الحرب الأخيرة يعدّ نقلة نوعيَّة بامتياز في هذا التغيير. ليس فقط لأنها لم تكتف بتعرية

منذ أن بلورت دراسات ميشيل فوكو (1926 - 1984) الباهرة في استقصاءات متحيزة ومغرضة لمفكرين من عينة برنارد لويس،





بعقود من عمل الأساتذة العرب في الجامعات الغربيَّة الدؤوب على تغييره - وإنما امتد إلى الساحة الثقافيَّة العريضة، ووصل إلى فن المسرح، وهو أبو الفنون الغربيَّة، وأكثرها انتشاراً بين الجماهير وتأثيراً فيها.

فلم يكن ممكناً، قبل هذا التغير الجذري أن تُعرض مسرحيَّة مثل «طرق على السطح A Knock on the Roof» للكاتبة والمسرحيَّة الفلسطينيَّة خولة إبراهيم، على أحد المسارح الإنجليزيَّة التاريخيَّة مثل مسرح «الرويال كورت Royal Court» العريق، المعروف بتقديمـه للمواهـب الواعدة والتيارات المسـرحيَّة الجديدة. وأن تكون هذه المسرحيَّة قد وفدت إليه بعد أن عُرضت في نيويورك لأسابيع، واحتفى بها فيها جمهور كبير من شباب المسرح ورواده، بل وحتى من بعض نقاده. كما سبق عرضها في مهرجان دبلن المسـرحي في أيرلندا، وفي مسـرح ترافيرس Traverse الشـهير في أسكوتلندا إبان مهرجان أدنبره المسرحي. وأن يرحب بها جمهور المسرح الإنجليزي ونقاده، إلى حد مد فترة عرضها، التي بدأها مسرح «الرويال كورت» لبضعة أسابيع، ثم اضطر إلى تمديدها لأسابيع إضافيَّة، ذلك كله يعود في ظني إلى هذا التغير

الجذري في الخطاب، وبالتالي في رؤية العالم الغربي للقضيَّة الفلسطينيَّة بعد أن اكتسبت تلك القضيَّة - بالموهبة المسرحيَّة والإبداع الخلاق - القدرة على تزويد الضحيَّة، التي كانت لا تظهر في الخطاب الغربي، إلا مبهمة وعبر أرقام مهما كان هولها لا قدرة لها على التأثير المغيّر للخطاب وحمولاته؛ تزويدها بالوجه الإنساني الذي يمكن التماهي معه، أو في أقل الأحوال فهم مدى الظلم الذي يقع عليه.

وخولة إبراهيم كاتبة مسرحيَّة «طرق على السطح» وممثلتها، مبدعة مسرحيَّة - كاتبة وممثلة، فلسطينيَّة تعيش في قرية مجدل شـمس - حيث تنتمي إلى طائفة الدروز الكبيرة في هضبة الجولان المحتلة - وتشارك بانتظام في مسرح الحكواتي - وهو المسرح الوطني الفلسطيني - في القدس المحتلة، و «مسرح الحريَّة» في جنين، و «المسرح الجوّال» في سخنين. وسبق لها أن كتبت وأخرجت أكثر من عمل مسرحي في فلسطين المحتلة، كما حصلت على جائزة أفضل نص وأفضل إخراج عن مسرحيتها (لندن-جنين) في مهرجان المسرح الوطني الفلسطيني، وسبق لها أن حصلت على «زمالة مؤسسة ماكداول MacDowell Fellowship» وهي مؤسسة أمريكيَّة عريقة





شـدته موهبتها في الكتابـة والتمثيل في المحـل الأول، وهو الذي أخرج لها مسرحيتها التي نتناولها هنا في أمريكا أولاً، ثم جاء بها معها إلى بريطانيا.

وحينما تحكى لنا عن كيفيَّة كتابتها لنص المسرحيَّة، تقول لنا إن هذا النص استغرق منها فترات تحرير وتبديل طويلة، لأنه أول نص لها تكتبه مباشرة باللغة الإنجليزيَّة، ومن أجل العرض في الغرب. ومع أنه سبق لها أن عاشت تجارب أكثر من حرب في غزة وفي مجدل شمس، فإنها - وبعدما اتفقت على تطوير المشروع للعرض في الغرب - قامت بعمليَّة بحث واسعة عن الحرب وظروفها وتطوراتها، عقدت فيها حوارات موسعة من عدد من أمهات غزة، وكيف أنقذت كل منهن نفسها وأسرتها من براثن القتل والتدمير. كما يقول لنا مخرج المسرحيَّة أوليفر باتلر: «إن أملى الرئيس هـو أن يتفاعل الجمهور مع القصة الإنسانيَّة التي تطرحها المسرحيَّة، وأن أحررهم من أي تصور بأنها تتطلب منهم أن يكونوا مختلفين أو أن يفعلوا شيئاً مختلفاً. أردتهم أن يضحكوا مع مريم، وأن يتفاعلوا مع قصتها، وأن يشعروا بأنها مثلهم، وأن يروا فيها - على الأقل من منظوري أنا - كيف أن الإعلام الأمريكي الذي يقدم الفلسطينيين على أنهم جامدين ومتجهمين مخطئ، لأننى أقدم لهم شخصيَّة فلسطينيَّة مختلفة، شخصيَّة إنسانيَّة مثلهم، وقصة لم يتعودوا أن يسمعوها عن الفلسطينيين. أردت أن يشعروا بالصلة مع بطلة المسرحيَّة، والاقتراب تحت وطأة الإبادة في أيَّة لحظة.



من غـزة، وبالتالي الاقتراب من أنفسهم. فلو شـعر أي منهم ولو للحظة عابرة بأنه يتماثل مع خوفها على ابنها، أو حبها لأمها، أو حتى طريقة إعدادها لقهوتها، فإن المسرحيَّة تكون قد حققت هدفها في تقديم صورة أخرى للفلسطيني غير تلك التي يقرأها في الصحف المتحيزة ضده». فقد أنضجت مجريات حرب الإبادة على غزة قدرة الإنسان الغربي على رؤية القضيَّة كلها بشكل جديد.

والواقع أنه قد نجح إلى حد كبير في تحقيق هدفه ذاك. لأننا هنا بإزاء عرض مسرحي شديد التقشف، هو عرض الممثلة الواحدة - خولة إبراهيم نفسها - كاتبة النص وممثلته على المسرح، أو بالأحرى على خشبة خالية يمكن أن تكون بحق هي «مساحة بيتر بروك الفارغة»، وليس فيها غير كرسي واحد، وسوف تملأها الممثلة بالحياة والحركة، برغم أنها تقدم مونولوجها الطويل بأسلوب الحديث البسيط، وليس بطريقة يوسف وهبى الدراميَّة، وكأننا بإزاء امرأة تتحدث مع جيرانها وهم يشربون القهوة، عن انقطاع الكهرباء، وصرف المجاري في مياه البحر، ومنعها ابنها - وكان أبوه يريد أن يسميه آدم، ولكنها أصرت على تسميته نور، علَّه يجلب لحياتها النور المرتجى - من الاستحمام فيه لأن مياهـ ملوثة بالمجاري وقاذوراتها، وعدم قدرة نور على الصوم في رمضان، فهو لا يزال في السابعة من عمره، وأهم من هذا كله عن الحرب البشعة والحياة

وتبدأ مريم في التفكير في كل ما عليها القيام به حينما تجيء تلك «الخبطة» على السطح، وخبطة العنوان هذه هي تلك الطرقات المشؤومة التي تلقي فيها حوّامة بدون طيار قنبلة صوتيَّة على سطح بناية ما في غزة، وتلقى معها منشورات تطالب السكان بمغادرة المبني الذي سيدمر في غضون 5 - 15 دقيقة. وسيزعم العدو الصهيوني -في ليّ مقصود لمطالب القانون الدولي الإنساني لحماية المدنيين أثناء الحرب - أنه يلتزم عبر مثل هذا التصرف بنص القانون الدولي وهو يمرغه في الوحل، بل ويستخدم تلك الممارسة المدروسة لتدمير السكان نفسياً، بينما تدمر طائراته الحربيَّة المزودة بأحدث عتاد التدمير الفتاك بيوتهم وقراهم فوق رؤوسهم.

وتدور مسرحيَّة «طرق على السقف» حول مريم - بكل حمولات اسمها في المسيحيَّة والإسلام - الفلسطينيَّة التي تعيش في غزة، حياتها البسيطة والعاديَّة. تعرف فيها جيداً - فقد انحدرت من عائلة من اللاجئين من حرب النكبة أجبرت على ترك بيتها - مما عاشته بعد زواجها وتكوينها لأسرتها الخاصة، ومعايشتها لأكثر من حرب على غزة، أن العدو يلجأ إلى إستراتيجيَّة «خبطة على السقف» كي يضع مواطني غزة دائماً تحت وطأة رعب متوقع. وقد ألهمتها يهيئ الظروف المناسبة للحاقها به، ولكن الحرب اندلعت، فبقيت

قدراتها الخلَّاقة، بعد اندلاع حرب الإبادة الأخيرة، ضرورة التدريب على مغادرة المبنى بسرعة، كي تنجو بحياتها وحياة أسرتها الصغيرة، ذلك لأن رغبتها في الحياة ترود كل تصرفاتها في عالم مجنون يحيق فيه الموت والدمار بكل ما حولها من أحياء وجماد، وهي تدرك أن مغادرة بيتها - أو بالأحرى شقتها الصغيرة التي تقع لسوء الحظ في الدور السابع من البناية - قد تكون هي المغادرة النهائيَّة لها، وقد تختفي بعدها مع انهيار المبنى الذي عاشت فيه سنواتها

لذلك فإنها تتدرب على الركض، ثم على قدرتها على الركض وهي تحمل 20 كيلوجراماً، وحقيبة بها كل الوثائق والضروريات، خاصة أن ابنها نور - وهو في السابعة من عمره - لن يستطيع الجرى بالسرعة نفسها، ويزن 20 كيلوجراماً، وعليها أن تنقده هو وأمها العجوز، وما عليها أن تأخذه معها مما تستطيع حمله والجرى به لمسافة كافية لإنقاذ حياتها وحياة أسرتها الصغيرة، خاصة وأن زوجها - عمر -قد غادر غزة قبل اندلاع تلك الحرب، قاصداً بريطانيا حيث حصل على منحة دراسيَّة للحصول على الدكتوراه. وسبق أسرته الصغيرة كي



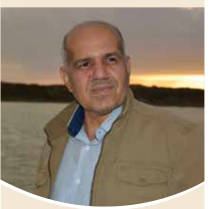
مريم وحدها ربة لهذه الأسرة الصغيرة. صحيح أن عمر يتصل بها كل يوم، لكن هذا يتوقف على عمل الشبكة التي تتعطل كثيراً، وعلى الكهرباء التي تتقطع، وهي تريد من هذا التدريب المستمر - وقد وضعت كتباً تزن عشرين كيلوجراماً في كيس وسادة تحمله أثناء التدريب كي ينوب عن نور الذي عليها حمله حينما تجيء الخبطة - أن تعرف إذا ما كانت المسافة التي يمكن أن تقطعها في عشر دقائق مثلاً كافية للابتعاد بها عن الخطر.

وتمثل خولة إبراهيم بحرفيَّة واقتدار شخصيات المسرحيَّة: هي، وأمها، وابنها نور، وزوجها عمر، وتعطي كلا منها صوتها الخاص، ونغمتها ولزماتها المتفردة. وهي تدخل بنا في حياة هذه الأسرة التي تجسدها على المسرح بكل انشغالاتها اليوميَّة، وكيف توفر لها الطعام الكافي، وأبسط ضرورات الحياة. بل إنها لا تنسى أن تخبرنا بإصرار أمها على أن ترتدي الثوب الفلسطيني وهي تحت الدوش في الحمام، فقد ينهار المنزل في هذه اللحظة التي تكون فيها تحت الدوش، ولا يصح أن تكتشف جثتها عارية. إنها تسعى طوال الوقت لاكتشاف كيف تجهز نفسها بشكل أفضل لمواجهة تلك اللحظة والنجاة بحياتها وحياة من تحب، وهي تريد أيضاً أن تتدرب على الحفاظ على حياتها وسلامتها العقليَّة والنفسيَّة في ظل كل هذا القهر والظلم. وقد ملأ الاحتلال الصهيوني حياة الفلسطينيين بالرعب، وهم في أكثر الأماكن فرديَّة وحميميَّة: بيوتهم. كما أنه لم يحتل فقط أرضهم، ولكنه استطاع أن يحتل عقولهم التي أصبحت عقولاً محتلة تفكر في كيفيَّة الخلاص من هذا الرعب الدائم الذي يترصدهم، وهو الأمر الذي قد يبرر لحظة النهاية الفارقة، حينما جاءت الخبطة الحقيقيَّة على السقف، وركضت بكل قوتها، وهي تشد أمها معها، وما إن ابتعدتا بالقدر الكافي عن المبنى، حتى اكتشفت أنها بدلاً من أن تحمل ابنها حملت الوسادة المليئة بالكتب التي كانت تتدرب عليها، فأصابها الرعب وحاولت أن تعود كي تنقذ ابنها، هنا يظلم المشهد، وتنتهى المسرحيَّة بتلك النهاية المفتوحة والمفجعة!

وهـو الأمر الذي يؤكد أن الوقت قـد حان ليعرف العالم طبيعة الجحيم اليومى الذي يعيشه الفلسطيني تحت وطأة جرائم الصهيونيَّة المتواصلة، لأن أحد أبرز أبعاد هذه المسرحيَّة المهمة هو أنها تعرض علينا كيفيَّة مواجهة الإنسان للإحساس بالصدمة trauma المهددة لحياته ولكل من يحب، وحتى لإنسانيته. حان الوقت أن تتردد أصداء هذا كله في الذاكرة الجمعيَّة للإنسانيَّة في عالم تتراجع فيه الكثير من القيم الإنسانيَّة النبيلة! فلابد من أن يدرك المشاهد - الذي كُتبت المسرحيَّة بلغته - أن وراء تلك القرارات السياسيَّة التي تقوم بها حكوماته في نيويورك ولندن، هناك بشر حقيقيون يدفعون الثمن بحياتهم، وبمن يحبون، وبأحلامهم في حياة بسيطة آمنة. وأن هذه الدورة الجهنميَّة تتكرر في حياة الفلسطينيين منذ عقود،

بصورة أصبحت معها جزءاً من اللاوعي الجمعي. وعلى مستوى آخر، فإننا بإزاء عمل مسرحي قوي، يقدم لنا دراسة في الخوف الوجودي من خلال تركيزه على مخاوف امرأة واحدة وأسرتها، استطاعت أن تمنح آلاف النساء اللائي فتلن ظلماً في تلك الحرب وجهاً ووجوداً يستعصى على المحو. فبالرغم من كل الواقع المأساوي الذي يحيط بمريم في حياتها اليوميَّة على نصل الرعب والموت والدمار، فإنها استطاعت عبر تفاصيل حياتها الحميميَّة أن تقدم لنا عملاً مترعاً بالتهكم والسخريَّة المستمرة، التي تستدعى ضحك الجمهور في كثير من الأحيان. والضحك - كما يعلمنا بيرجسون - ليس نوعاً من استرخاء الوعي في التعامل مع العمل المسرحي والتفاعل مع ما نضحك منه فحسب، ولكنه يقوم بتعزيز دراميَّة الفعل المسرحي بطريقة مراوغة. لان الضحك إزاء هذا الواقع المأساوي المرعب هو ما يجعل للتشبث بالحياة معنى، بل هو ما يطرح الحياة بقوة ألقها وعرامتها في مواجهة الموت، إنه فعل تحرر ومقاومة.

وما إن يُضاء المسرح بعدما أظلم على تلك النهاية المرعبة والمفتوحة معاً، حتى تجيء خولة إبراهيم من وراء الكواليس، وتطلب من الجمهور أن يكف عن التصفيق، لتقرأ عليه تقريراً عن عدد النساء والأطفال الذين قتلوا، وكأن العمل كله يريد أن يمنحهم الوجـه الذي افتقدوه فـي دوامة الأخبار التي حولتهـم إلى أرقام يسهل القفز عليها ونسيانها.



ریاض موسی سکران أستاذ جامعي وباحث مسرحى من العراق

يتقصى الباحث والكاتب المصرى سامح مهران في كتابه «تجارب معاصرة في المسرح» (2024) جوهر الممارسات الجماليَّة المتعددة والمتباينة والمختلفة في التجارب المسرحيّة المعاصرة، وهو يتحاور مع نظريات، ويقارب رؤى، ويحلل طروحات، ويفكك تجارب، ويفسر مقولات، عبر عمليَّة حفر متواصلة اعتمد فيها أدوات الفلسفة، والتاريخ، والعلوم النفسيَّة، والاجتماعيَّة.

ويتوقف مهران عند تعامل أرسطو مع عصره ومرحلته على أنها شيء موحد، مفسراً ذلك بأن الفيلسوف الإغريقي أراد أن يقدم نموذجاً ثابتاً لبنية المأساة، ليخلص منها إلى ثبات المجتمع ذاته، وهذا ما أعلنه في كتابه «السياسة»، كما يرى أن نظريته فى الفن الدرامي «طبقيَّة» أرستقراطيَّة مترفعة في تفضيله العناصر المكونة للنص، مثل الحبكة والشخصيَّة والفكر واللغة الشعريَّة، على العناصر السمعيَّة والبصريَّة المكونة للعرض المسرحي، مثل الموسيقي والمنظر، وذلك ضمن مكونات القصيدة الدراميَّة لديه، فالعناصر السمعيَّة والبصريَّة هي التي تُمكن العامة والأقل ثقافة من التفاعل مع العمل الدرامي، وإن تهميش أرسطو لهذه العناصر هو تهميش اجتماعي لمستهلكيها ومتذوقيها لصالح

ويستجلى مهران فى كتابه مساحة بقيت مشوشــة وضبابيَّــة فــى الفكر المســرحى العربي طويلاً، تتعلق بمفهوم «الكرنفال»، حيث يرى أنه يضم في جوهره عناصر متضادة، إذ يجمع

سامح مهران يحاور المسرح الابتكاري ومفاهيم أخرى

> الملهاوي والمأساوي مع «الغروتسكي» من أجل خلق نموذج متعدد الأصوات أو بولوفوني، كما تعمل روح الكرنفال على إذابة مفهوم الفرديّة البورجوازيَّة المركزيَّة، وذلك بجعل كل مشارك في الاحتفال واعياً بأنه عضو في جماعة بشريَّة دائمة الازدهار والتجدد، فالأشكال الفنيَّة التي توصف بالكرنفاليَّة، هي تلك التي تمكن من تحرير الطاقات الخياليَّة، ولا يتأتى لها ذلك إلا عبر تقويـض المعايير الاجتماعيَّـة والجماليَّة، لذا فإن صفتى الغروتسكيَّة والجمع بين الأضداد إنما تفصحان عن عالم بالغ الاختلاف، وهو نظام وطريقة أخرى للحياة، بما يرتبط من ناحية أخرى بمفاهيم اللاعقلانيَّة، والجنون القادر على تقديم وجهات نظر خارجة عن المألوف ومتحررة من كل ما هـو تقليدي، ويمكن اعتبار شكسبير وريثاً للاحتفالات الكرنفاليَّة في العصور الوسطى، حيث كان العرض المسرحي الإليزابيثي يقوم على الخلط بين الأسلوب الطقوسي والأسلوب الواقعي مـن ناحية، وبين التراجيدي والكوميدي من ناحية أخرى، كما تميز الجمهور بقدرته الفائقة على التفاعل مع قفزات العرض المسرحي من لحظات الواقعيَّة إلى الفانتازيا، وقد يفسر هذا العامل القفزات الشكسبيريَّة في داخل المسرحيَّة الواحدة، من أسلوب إلى آخر، بل من جنس إلى آخر.

#### الجمهور

ويؤكد مهران في تفسيره «الواحديَّة» أن المسرح الإليزابيثي، كما هو عند شكسبير، عمد إلى ضرب مركزيَّة اللغة عبر التورية اللفظيَّة التي تجعل الكلمة الواحدة حاملة لأكثر من معنى، مما يعنى اكتساب اللغة لنسبيَّة تُلقى ظلالاً من الشك حول مقاصدها ومحدداتها، ثـم يعرض ما يعنيه بـ «التعدديَّة» من خلال عدة محاور، هي: الجمهور، والدلالة، والخشبة، والممثل، والشخصيَّة، إضافة إلى المناهج النقديَّة، وفيما يتعلق بالجمهور فإنه لم ينل حظه من الاهتمام بوصفه عنصراً أساسياً في تكون الحدث المسرحي، حيث تغلبت نظرة واحديَّة إلى المسرح بوصفه مكوناً من طرفين هما الأدب والتقنية، لذا ظل الجمهور يعرف بنفسـه وكانت النظرة إليه تراه متجانساً ومتحداً ولو شكلياً،

بعيداً عن التمايزات الاقتصاديَّة والثقافيَّة، بوصفه ممثلاً للمجتمع بمجمل عناصره، وهو يضم كل الناس من أرستقراطيين، وفلاسفة، وجنود، وأغنياء، وفقراء، وفلاحين، ليستمتعوا جميعاً ويناقشوا جوهر ومضمون الحدث المسرحي، ومع مطلع القرن العشرين المتخم بالأزمات الاقتصاديَّة والحروب التي خلخلت ركائز المجتمع الإنساني ظهرت دعوات إلى جمهور «واحدى» في تكوينه الطبقي، وتجسدت في تجارب المسـرح العمالي، وكان الممثلون عمالاً يعرضون أمام زملائهم بهدف نشر الوعى الطبقى بين العمال، إلا أنه ومع بزوغ المجتمع ما بعد الصناعى المصاحب لانهيار الأيديولوجيات وانزياح مفهوم الحريات الشخصيَّة، واقتصاره على الإشباع الذاتى للملذات فضلاً عن غياب المعايير في سلالم القيم، على خلفيَّة ذلك كله، تجدد الصراع بين «الواحدى» و»المتعدد» بالنسبة لجمهور المسرح، ولكن داخل المعامل المسرحيَّة الصغيرة، أي في المسارح التجريبيَّة التي ميزت بين المتفرجين كيفياً وليس على أساس الفئات الاجتماعيَّة التي ينتمون إليها، ويرى مارتن أسلن أن ذلك الانفتاح أدى إلى نمو حقيقي للتقاليد الدراميَّة المختلفة، وقد انتقل الصراع بين «الواحديَّــة» و»التعدديَّة» إلى تصميم



خشبة المسرح ذاتها، فبدلاً من توجه الجمهور إلى بورة مركزيَّة تشد انتباهه وتدمجه في الأحداث وتجعله ملتصقاً بآفاق توقع دراميَّة واجتماعيَّة وقيميَّة واحدة، اتجهت المسارح الحديثة إلى تفتيت وتشتيت خشبة المسرح ذاتها، كما حدث ذلك في عروض مسرح الشمس حيث تتوزع منطقة الأداء إلى عدة منصات، وذلك يستدعى من الجمهور أن يغير من وضعه المكاني والحركي لغرض متابعة الحدث الموزع على المنصات المتعددة، في حين اتجهت بعض الفرق التجريبيَّة إلى الأماكن المحايدة مثل الحدائق والمتنزهات التي تمتاز بغموض هويتها،

لتفسح المجال أمام خيال الجمهور وتصوراته وتعدد

ويذكر مهران في كتابه أن الباعث على ظهور الفلسفة التي أعلنت رفضها لاعتبار الرجل هـو الصانع للحضارة والتاريخ والفلسفة والعلم، تلك هي منطلقات الفلسفة النسويَّة، التي كان من بين مخرجاتها «المسرح النسوي»، الذي تصدي للحديث عن علاقة المرأة بالرجل ومكانة كل منهما في المجتمع، ومكانة كل منهما بالنسبة للآخر، حيث لا تتعدى حركة المرأة حدود البيت، في حين تتجاوز حركة الرجل حدود الفضاء العام، فأصبح الرجل عنصراً من عناصر الزمن، في حين أصبحت المرأة عنصراً من عناصر المكان.

وقد عبرت الناقدات النسويات عن أسفهن للنقص الواضح في أدوار النساء في مسرحيات شكسبير، وذهبن إلى تأكيد أن الأدوار الموجودة للمرأة إنما كرست الصورة النمطيَّة للمرأة، مثل الصورة الشيطانيَّة للمرأة في شخصيَّة الليدي ماكبث، أو الصورة الملائكيَّة في شـخصيَّة أوفيليا، وقد اهتمت الناقدة جوليا كرستيفا بنظريَّة المسرح النسائيَّة وفقاً لتصورها عن النظام السيميائي الذى يربط لغة المسرح السيميائيَّة بروابط تفوق العلاقات الدلاليَّة. وقد انجذبت كثيرات من دعاة الحركة النسائيَّة إلى فكرة استخدام الجسد في المسرح بديلاً للنظام الرمزى أو اللغة نفسها، على الرغم من الشكوك التي تدور حول هذه الفكرة، وهي أن يكون للجسد لغة يتحدث بها، فالجسد قد يكون بمثابة صفحة بيضاء تنقش فوقها مفهومات ذكوريَّة. بعد ذلك يجيب مهران عن تساؤل: هل تختلف كتابات النساء جوهرياً عن كتابات الرجال؟ حيث يرى أن قراءة الإبداع النسوى لا بد أن تتم من خــلال علاقته بعمل وخبرة النســاء، وليس من خلال تباينه مع التراث الأدبى الخاص بالرجال.

سامح مهران

كيف استطاع أصحاب التجارب المعاصرة

تحدى الاتجاهات التقليديَّة واكتشاف لغات مسرحيَّة

جديدة؟ ينطلق مهران للإجابة عن هذا التساؤل وهو يبحث عن المسرح المبتكر والأداء، مؤكداً أنه

من خلال الشك في المدارس التقليديَّة قدم العرض

الابتكاري تحديات جديدة للمتفرجين والممثلين

على حد سـواء، وبالتالي أسهمت في إعادة تشكيل

المنظور المسرحي المعاصر، حيث إن العروض

الابتكاريَّـة ليس لها هدف فني أو أيديولوجي بعينه،

والإستراتيجيات التي تنتهجها العروض الابتكاريّة

تعتمد في الأساس على مجالات ثقافيَّة متعددة:

المسرح السياسي، مسرح المجتمع، مسرح الجسد،

فأصحاب التجارب الجديدة قد ازدادوا معرفة

وبصيرة من خلال دراسات مجاورة مثل علم

النفس، وعلم الاجتماع، وعلم الأنساب، فضلاً عن

دراسات العروض المسرحيَّة، فالعمليَّة الابتكاريَّة

هي عمليَّة إبداع مشترك، بما يؤكد عمليَّة التفاعل

الجماعي والمشترك في صناعة العروض، وهذا

نوع من المسرح التوليدي يتحدى الفكر السائد

لنص الشخص الواحد، وإخراج الشخص الواحد،

فالمسرح التوليدي يهتم بالإبداع المشترك للفن

وليس بالرؤيـة الفرديَّة، لذلك لا يمكن وضع قواعد

فنيَّة محددة للعروض الابتكاريَّة، فهناك تفاعل بين

الجانب الإدراكي والجانب الأيديولوجي والجانب

النصى لاكتشاف الفروق بين الفن والحياة. خلاصة

القول إن العرض الابتكاري يسعى لتوضيح الطبيعة

الفنيَّة للحياة ذاتها، فالفن إما أن يحاكى الفن أو

يحاكى الحياة، هذان البعدان التاريخيان انصهرا

في بوتقة واحدة ليؤثرا تأثيراً حاسماً في التيارات

القرن الحادى والعشرين بزوغ العرض المسرحي

الذي يمتزج بالتكنولوجيا، وأصبحت العروض متعددة

الوسائط تبدو نوعاً متميزاً في المسرح الجديد،

ومثل تلك الأعمال تندرج ضمن عروض المسرح

التجريبي حيث يفتح احتمالات وممكنات تلقُّ جديدة،

حيث عملت تلك العروض على محاكاة التكنولوجيا،

وأصبحت تتضمن آلات موسيقيَّة تنتج أصوات

قعقعة القطارات وصخب الازدحام، كما أعطت تلك

العروض أهميَّة كبرى للحركة الميكانيكيَّة وأصبحت

النظرة إلى أجساد الراقصين وكأنها آلات تتدفق

وتنبعث من خلالها الطاقة، كذلك شهدت التجارب

المعاصرة ظهور العرض متعدد الوسائط الذي

يوظف الأفلام والفن الرقمي والحقيقة الافتراضيَّة.

لقد شهدت أواخر القرن العشرين وأوائل

لنصل إلى السؤال المهم الآن: ما هي الذات؟ فالندات عمليَّة يقر بناؤها في أثناء التفاعلات الاجتماعيَّة، عبر أفعال هي في الأصل أداء، فالهويَّة الفرديَّة ليست كياناً فردياً مستقراً أو مستقلاً، وإنما تتجدد باستمرار في أثناء عمليَّة التفاعل الاجتماعي، حيث ينخرط الأفراد في عمليَّة تسمى الإدراك الحسي أو إدارة الانطباع. في مسرح المؤلف تُعدّ الذات شخصيَّة تسكن داخل جسم مالكها، إلا أنها لا تستمد نفسها من مالكها، فالأمر يعتمد على التنشئة الاجتماعيَّة، أما الأداء فهو ليس تمثيلاً، بل هو فصل الشخص عن السلوك المكتسب والمعتاد، فالأداء غير المسرحي يعرض لنهج دراماتورجي يعمل على خلق إحساس جديد بالمادة القائمة عبر الحياة اليوميَّة، التي هي موقع إنتاج الانطباعات والتأثيرات الدراميَّة، فدراماتورجيا الأداء لا تهيكل معنى مسبقاً يجب تطبيقه على العمل، لكنها تخلق معنى لم يتم

بهذا المستوى الفذ من الوعى الموسوعي يقدم سامح مهران رؤيته لتجارب المسرح المعاصر، معلناً انحيازه الواضح والمبدئي للقيم الدراميَّة التي ترسخ فاعليَّة الذات الإنسانيَّة في مواجهة هذا العالم المادي الندي محقته عجلة التكنولوجيا بسطوتها وتسلطها، فالمتفرج هو الذي يعطى للعرض حقيقته ومعناه، مثلما يمكن للعرض أن يهز المتفرج من الأعماق وأن يتحدى تكوينه العاطفي والروحي إلى الحد الأقصى.

الكرنفال

82 **المَسْلَخ** العدد (67)-أبريل 2025



أسامة بن زايد الشقصي، كاتب ومخرج مسرحي عماني، وبرغم وصفه بالمخرج فإن الساحة المسرحيَّة تميل إلى وصفه كاتباً مسرحياً، إذ حققت أعماله العديد من الجوائز المسرحيَّة، لا سيما في جائزة الشارقة للتأليف المسـرحي التي نالها أربع مـرات متتالية، بداية بنص «اللعب على حافة الشـطرنج» محققاً المركز الأول، ثم «في انتظار العائلة» محققاً المركز الأول كذلك، مروراً بـ «ضيف خارق للعادة» محققاً المركز الثاني، وفي آخر نسخة من الجائزة حقق المركز الأول بنصه «ذات حلم أمس».

### مسقط: عامر عبدالله كاتب وإعلامي من عمان

جسدت نصوصه المسرحيَّة عدة مهرجانات عمانيَّة وعربيَّة، منها أيام الشارقة المسرحيَّة بدورتها الأخيرة، إذ عرض نصه «في انتظار العائلة» برؤية المخرج الإماراتي سعيد الهرش من تقديم

أسامة زايد، الذي بلغ رصيد الجوائز لديه ما لا يقل عن 14 جائزة في التأليف والإخراج، يتحدث في ما يلي عن تجربته بين النص والعرض:

• ما الذي أشعل فيك حب المسرح ومتى بدأت مسيرتك معه؟

- البداية كانت منذ الصغر عندما كنت أشارك في المسرحيات التي تقيمها المدرسة، وأذكر أنه تم اختياري لتمثيل المدرسة في حفل ختام الأنشطة الذي تقيمه المديريَّة العامة للتربية والتعليم، وبعدها بدأ حلم المسرح يكبر معى وأكبر معه شيئاً فشيئاً.

• نجدك أقرب إلى صفة الكاتب المسرحي، إلى جانب تجارب عديدة في مجال الإخراج، وربما التمثيل، أي صفة تجدها الأقرب

- بالنسبة لي أجد أن الإخراج هو الأحب إليّ والأقرب إلى قلبي، كون الإخراج يجعلك تعيش التجربة المسرحيَّة بحق، وتقود مجموعة من الأبطال الذين يشاركونك في عملك المسرحي، فالإخراج يجعلني أفكر كثيراً وأشتغل كثيراً، ويعزز فيَّ البحث والتقصى واستكشاف عوالم مسرحيَّة كثيرة، وهي مسؤوليَّة على عاتقي بوصفي مخرجاً، أما عن الكتابة المسرحيَّة فهي أيضاً سيان مع الإخراج، لكنها تجربة فرديَّة أعيشها بنفسي في خلوتي، وأنفرد فيها عن البقيَّة، فأبحر في خيالاتي التي أنتشي فيها ببنات أفكاري. بينما يبقى التمثيل هو الذي يقربني من الخشبة دائماً، حيث يراني الجميع بين سنة وأخرى أعانق الخشبة كي أجد الحميميَّة التي أبحث عنها، لذلك الإخراج بالنسبة لي هو الأقرب من دون إجهاض حق التمثيل والكتابة التي اشتهرت بها.

• في حوار سابق معك، قلت «ما لا يمكن أن تقوله في الحياة، تقوله على خشبة المسرح»، وهذا ما يحيلني على موضوع الرمزيَّة في نصوصك، هل تخشى أن تقول ما يدور في بالك

- أنا لا أخشى قول ما يدور في بالي، بل يعرفني الجميع بجرأتي في الطرح، وهذا ما يجده الجميع من خلال نصوصي، وغالباً ما تردني مطالبات بحذف الكثير من الحوارات وفي بعض الأحيان صفحات، سواء قدمت في سلطنة عمان أم خارجها، وكذا الحال في مسابقات التأليف المسرحي حيث يطلب منى مراراً حـذف وتعديل البعض، غير أن المقولة التـى قلتها هي دعوة إلى أهميَّة المسـرح، كونه ركيـزة ثقافيَّة مهمة توارثتهـا الأجيال، ومر





بكثير من الظروف والحركات، وأثر في كثير من الشعوب، لأن المسرح قائم على التمرد حتى على ذاته، ومن هنا يصح القول بأنك في المسرح تستطيع نقد أي شيء يمس الإنسان، سواء أكانت سلطة سياسيَّة أم سلطة دينيَّة وحتى السلطة الاجتماعيَّة، ويتعسف البعض ممن وردنا ذكرهم حتى على الكون والما ورائيات وغيرها، إذ يمكن أن تقول لحاكم في نص مسرحي كلمة لا، ولا يمكن قولها في الواقع، وهذا ما يحيلنا على هذه العبارة التي ذكرتها سابقاً وأعيد ذكرها مجدداً: «ما لا تستطيع قوله في الحياة؛ تستطيع قوله في المسرح".

# • فزت بجائزة الشارقة للتأليف المسرحي أربع مرات متتالية، إلى جانب جوائـز أخرى عديدة. ما العوامل المشـتركة بين هذه

- يتساءل البعض عن سر فوزى بهذه الجائزة، وقد وردنى الكثير من الاتهامات بالسرقة والشعوذة، وأعتقد أنهم يمزحون في ذلك، إنما أجد أن النص المسرحى الذي يستحق الفوز هو النص الأصيل، المتماسك والمترابط والأدبى على حد اعتبار الأدباء، وهذا ما أقوله للأصدقاء، بأنه يجب عليهم كتابة نص أصيل، ويجب على النص أن يأخذ وقته في الكتابة، حتى لو استدعت كتابة النص المسرحي سنة أو أكثر، ما الضير في ذلك؟ على العكس سيأخذ النص مساحته في الاشتغال على مستوى الكتابة، وسيكون غنياً بكل التفاصيل والمعايير التي ستجعله لاحقاً نصاً أدبياً أصيلاً متزناً.

### • تتسم بكثرة الاقتباسات القرآنيَّة والحس البلاغي، الذي يوصف أحياناً بالصعوبة عند الاشتغال عليه مسرحياً، بخاصة بالنسبة للممثلين. هل تتفق مع ذلك؟

على العكس تماماً، فأنا لم أكتب سوى نص أو نصين بهما اقتباسات قرآنيَّة، وما لا يعرفه البعض أننى درست في كليَّة العلوم الشرعيَّة بتخصص دراسات إسلاميَّة، وخرجت من بيئة ملتزمة، إذ إن والدى كان معلماً للقرآن الكريم، وهو حافظ له، هذه الخلفيَّة مرّستني على احترام الدين في المقام الأول، وأن لا أتعسف حتى على الأثر، غير أن نص مسرحيَّة «أصحاب السببت» له خصوصيَّة خاصة، فقد ذكرت في المقدمة أن ذلك النص مليء بالتناصات التي يريدها الكاتب، لحاجة في نفسى قضيتها وقضى الأمر، أما عن الصعوبة والحس البلاغي فهذا يعود إلى ثقافة الممثلين والمخرج، ولكل نص خصوصيته، فقد كتبت على مناهج الواقعيَّة، والملحميَّة، والتعبيريَّة، وما بعد الحداثة، والحداثة، أما العبث فهي المدرسة التي غرقت فيها ولم أنج حتى حين، وأجد نفسي مولعاً بالعبث على أقل



• النص الأخير الذي نال جائزة الشارقة للتأليف المسرحى «ذات حلم أمس»، ما فكرته؟

- هـذا النص أخـذ منى مـدة كتابة تقـدر بسـنتين، إذ تكمن صعوبته في السرياليَّة وفهمها، فهو نص سريالي بامتياز، وقمت باسترجاع بعض الشخصيات المهمة من الفلاسفة منها شوبنهاور،

ونيتشه، وكافكا، وسيوران، وأبرزت شخصيَّة نبوخذ نصر الذي حلم حلماً ونسيه، أما دانييل فهو الذي فسر حلم نبوخذ نصر، وهناك شخصيات أخرى على الهامش. يتحدث النص عن فلسفة الحلم، ومطاردة الحلم لنا ليصير واقعاً، وعبثيَّة الحلم، وامتداد الأحلام وتداخلها. تبدأ المسرحيَّة بحلم نبوخذ نصر الذي فقد سنه (ضرسه) في الحلم، محاولاً استرجاعه، وهو مدير تنفيذي في شركة موظفوها هم الفلاسفة الذين ذكرت، حتى يوظف في الختام دانييل شريطة أن يفسر حلم نبوخذ نصر، وهو أن فقدانه للسن فقدانه للمولود، ليقرر العودة إلى النوم واستعاده ضرسه حتى ينفك عنه الحلم.

### • خلال أيام الشارقة المسرحيّة كان لك حضور مع المخرج سعيد الهرش في عمل «في انتظار العائلة»، كيف تصف هذا التعاون؟

- «في انتظار العائلة» هو نص مسرحي أصفه بانتقالة حقيقيّة في مجال الكتابة، وهو الذي فزت به بالمركز الأول في جائزة الشارقة للتأليف المسرحي، وهنا أصل إلى نقطة أنه من الصعب جـداً على أي كاتـب أن يقتنع بتجربة المخرج أيـاً كانت، ويأبى أن يستقطع من حواراته، لكني أحترم أي تجربة لأي مخرج كان، وأثمن اشتغاله، لأننى حياً أم ميتاً أكتب للمكتبة، وغداً سأكون في غياهب

المَسْلِح | المَسْلِح | 86 | العدد (67) - أبريل 2025

الموت، وستكون نصوصى منتشرة يخرجها من لا أعرفهم، وكذا الحال عند الآخرين، لكنى سعيد بتلك التجربة لأنها فتحت لى آفاقًا للانتشار على المستوى الخليجي، وأطمح للانتشار على المستوى العربي والعالمي، ولن يعرفك الناس كاتباً إلا إذا قدمت نصوصك على مستوى العروض، لأنها تكتب للتمثيل والاشتغال، وهو ما يتميز به أدب المسرح عن الأجناس الأدبيَّة الأخرى.

• أسست فرقة «البن» المسرحيَّة، برغم وجود أكثر من 50 فرقة في سلطنة عُمان. لماذا لم تنضم إلى إحدى الفرق؟ ألا تعتقد أن العدد كمي وليس نوعياً؟ وما الذي تريد تقديمه من خلال

- أنا ضد تعدد الفرق المسرحيَّة، لكن في بعض الأحيان يضطر الفنان المسرحي من أجل تجاوز الواقع، فقد كنت نائب رئيس فرقة مسرحيَّة ما، ولكنى خرجت والبعض ممن يوافقونني الفكر من الفرقة الأم، لأننا لم نتفق في الأفكار، ولدى أفكار مختلفة أحاول تطبيقها، فأنا أنظر للمسرح بكونه حركة إنسانيَّة، ويستهويني الفكر وليس الشكل (الشو) لأن المسرح من أساسه فكري لا يعتد بالمسابقات والمهرجانات والصراعات على الجوائز، ونحن نسعى



في فرقة البن أن نكون متفردين من خللال تقديم عروض فكريَّة حقيقيَّة نشتغل عليها مبحثاً وتطبيقاً، وأسعى شخصياً أن يكون كل عضو من الفرقة ملماً بماهيَّة المسرح الحقيقيَّة فكرياً بالدرجة الأولى، وتطبيقا بالدرجة الثانية، ونحاول جاهدين أن نقدم عروضاً تليق باسم الفكر المسرحي، والمسرح الحقيقي على حد سواء.

### • أطلقت الفرقة «مهرجان مسرح الغرفة» في نسخة واحدة. حدّثنا عن هذه التجربة، وما مصير المهرجان؟

- جاءت فكرة المهرجان امتداداً لما ذكرت بأن الفرقة تسعى لتقديم التجارب المسرحيَّة الحقيقيَّة، ولا ننسى التجريب، فهو مهرجان مبنى على التجريب، لأن مسرح الغرفة يعد من الإرهاصات المسرحيَّة التي انتشرت على مستوى العالم، واشتهرت بها بعض الدول ومنها إسبانيا وأمريكا، وهناك تجارب مسرحيَّة مقاربة منها عروض مسرح الـ ١٠٠ كرسى، ومسرح الجيب، وهي تجارب مسرحيّة سياسيَّة. ونحن نسعى لعمل هذا التقارب وتأسيس الأطر التي تتناسب مع هذا المهرجان، وأقول للرفاق في الفرقة: «ماذا سيحصل لو كنا نحن من يؤسس اعتماداً حقيقياً لمسرح الغرفة؟». وهي دعوة إلى نقل مسرح الغرفة من التأطير إلى التطبيق العملى ومن ثم الانتشار. وبإذن الله ستكون النسخة القادمة التي ستقام خلال هذا العام نسخة عربيَّة، بعد أن كانت النسخة الأولى محليَّة، وبعدها ستكون نسخة دوليَّة في العام القادم.

# • لك تجارب في إعداد النصوص المسرحيَّة العالميَّة، بخاصة في مسرح العبث. ما الذي يجذبك إلى هذه المدرسة المسرحيَّة

- لقد اشتغلت على إعداد عدة نصوص ليوجين يونسكو، هذا الكاتب العظيم الذي أجد في نصوصه ما لا أجده في نصوص كتاب آخرين، إنه بمثابة العظيم في زمانه، وكأنني أرى أحد رفاقي في نصوصه، وكأنه رأى المستقبل قبل وفاته، إن العبث الذي يعمل به يوجين متفرد ومميز، هي طريقة أخرى للكتابة العبثيَّة الحديثة، على غرار صامويل بيكيت الذي كتب عبثاً خاصاً أساســه اللاجدوي، وهو ما كان جلياً في نصوصه، لذا قمت بإعداد مسرحيَّة «اللوحة»، ومن ثم مسرحيَّة «البيضة» وحولتها لاسم «كيف تصنع بيضة مسلوقة»، وأنا في طور إعداد نص آخر من نصوصه.

الجدير بالذكر أننى أقوم بإعداد النصوص لكي أشتغل عليها في الإخراج، وهناك نص مسرحيَّة «اثنا عشر رجلاً غاضباً» للكاتب الأمريكي ريجنالد روز، الذي قمنا بالاشتغال عليه برفقة الصديق الكاتب سعيد ساعد، وأخذ منا مدة سنتين، وكان التعب الأكبر في ترجمة النص من الإنجليزيَّة إلى العربيَّة، فلم نجد نسخة عربيَّة

سوى نسخة باللهجة المصريَّة، وعملنا مقاربة وتوافقاً بين النص الأصلى باللغة الإنجليزيَّة والفيلم المترجم والنسخة المصريَّة من

العبــث.. وما أدراكم ما العبث، إنه المكان الذي وجدت نفســى فيه، يتبعنى الإدراك حتى أصل إلى المتاهات، فمنذ عرفت الإدراك، أيقنت أن العبث هو المكان الذي سيحويني في خضم التساؤلات التي تعوق المخيلة، ماذا وكيف ومن؟ تلك الأسئلة التي لا مناص منها، ومنفذ عنها، حتى أترك الدائرة حائرة تدور في رحم الحياة من الحياة إلى الحياة، عبثاً أحاول أن أجد معنى للجدوى، حتى

#### • كيف توازن بين تقديم نصوص ذات بُعد فلسفي عميق وجذب الجمهور لمشاهدتها؟

- هـذه معضلـة عميقة لا مفر منها، باعتبار أن الجمهور هو عنصر مهم من عناصر المسرح، لكن الجمهور يحب الطرح الواضح والسهل الممتنع، ما ذنبي إن كانت ثقافة العوام متواضعة؟ المجال الثقافي لا يحتمل التوافق بين كل الناس، لـذا أعد العروض التي أقدمها هي للنخبة، ومن أراد أن يصعد من العوام فعليه أن يتثقف ويمر بمراحل من التمحيص، وهي الحال عند العروض الفلسفيَّة الأخرى، هذا إن أردنا أن نتطور في المسرح، ونبحث عن بيئة خصبة لمسرح مستقبلي يمر بمراحل خطيرة من الإرهاصات والدعوات، كالدعوة إلى موت الكاتب، ومستقبل التكنولوجيا وإنترنت الأشياء والثورة الصناعيَّة. وغالباً ما أجد أن الجمهور لا تستهويه عروضي المسرحيَّة، بل لا يفهمها، ولكن بمجرد مشاركتي في مهرجانات دوليًّة أجد الثناء على التجربة التي أقدمها، وأجد الوعي من قبل الجمهور، وأجد النقاش الذي يطرح التساؤلات التي يقدمها العرض، وهذا في حد ذاته خلل كبير، إذ كيف لا يفهمه البعض ويفهمه البعض الآخر؟ لذا أجد أن مهمة المسرح مهمة عظيمة أكبر من تقديم الفرجة المسرحيَّة.

#### • بصراحة، هل تكتب بهدف نيل الجوائز؟

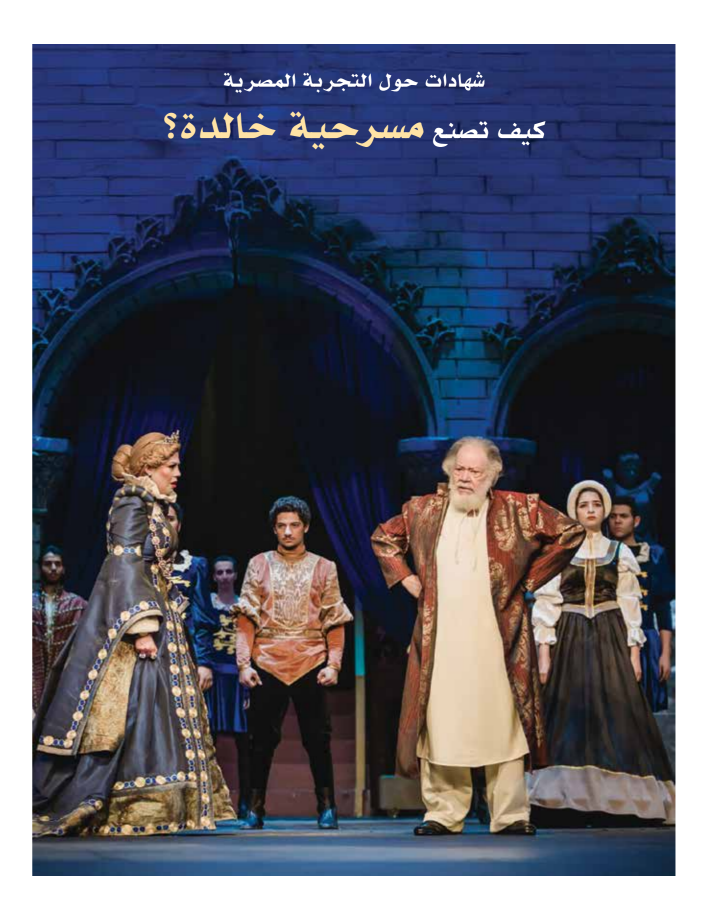
- بصراحة نعم، هناك نصوص أكتبها بغرض الجائزة، ولكن وفق الفكر والنمط المعتاد الذي أجده مناسباً فلسفياً وفكرياً، وهناك نصوص كتبتها للعروض، وهناك نصوص كتبتها خاصة لمخرجين، غير أنها تجربة لن تتكرر، وهناك نصوص تجريبيَّة أشتغل عليها ســأقوم بنشرها للعموم، لكن يبقى كل نص أكتبه بالمواصفات نفسها التي ذكرتها آنفاً، والجائزة تساعدك على الانتشار وثقة الناس بك ومعرفة الناس بنصوصك المسرحيَّة، وهو جانب مهم أسعى إليه لنشر أفكارى وفلسفاتي.



• ماذا قدّمت لك تجربة الفوز بجائزة الشارقة للتأليف المسرحي؟ - جائزة الشارقة أعطتني سمعة منقطعة النظير، كيف لا وقد فزت بها أربع سنوات متتالية، وهذا يدعمني في مشروعي الفكري الندى أسعى أن أبثه وأنشره على المستوى المحلي والدولي، ناهيكم عن أن الجائزة تقوم بطباعة ونشر وتوثيق النصوص، وهو الجانب الغائب عن تجربتي، إذ ترفض دور النشر نشر النصوص المسرحيَّة مجاناً، ولا أرغب خوض تجربة النشر بالنقود على مستوى المسرح، ليس تقصيراً منى ولا بخلاً، إذ سبق أن نشرت رواية بمالي الخاص، وسأنشر رواية أخرى الحقاً، ولكن ليتساوى النشر المسرحي مع الأجناس الأخرى، فليس هناك اهتمام من دور النشر ولا القراء بالنصوص المسرحيَّة، وهذا ما تسعى إليه بعض المؤسسات المهتمة بالمسرح، ومنها القائمون على جائزة الشارقة للتأليف المسرحى.

### • كم عدد النصوص المسرحيَّة التي كتبتها؟ وكم منها تم تحويله إلى عمل مسرحي مقابل ما بقي رهين الأوراق؟

- هناك عديد من النصوص التـى كتبتها وتم تقديمها عروضاً مسرحيَّة، وهناك نصوص كثيرة لازمت المكتب ومنها ما قمت برميه، الكاتب تارة لا تعجب نصوصه التي يكتبها، لكن البعض أتركه في المسودة لأعود إليه لاحقاً، قد تكبر فكرة نص ما ليصبح نصاً أصيلاً بعد أن كان نصاً هشاً ركيكاً، فأقوم بضبطه وتقنينه والاشتغال عليه حتى يرى النور، لكن ذلك مرهق في خضم الأعمال وأشغال الدنيا.



ثمة عروض مسرحيَّة بالغة الخصوصيَّة والتميز، تكاد توصف بالاستثنائيَّة أو بالأيقونيَّة، بحيث إنها تخترق الزمان والمكان، محققة تأثيراً لافتاً، وحضوراً جماهيريّاً واسـع النطـاق. هذه الأعمال الفنيَّة المتجاوزة، نظراً للإقبال الشديد عليها، قد يستمر عرضها لفترات طويلة، كما قد يُعاد تقديمها أكثر من مرة في عروض «ريبرتـوار» اسـتعاديَّة، سـواء بصيغة مماثلة للعـرض الأصلى إخراجـاً وتمثيلاً وسـينوغرافيا، أم بمعالجات مغايرة؛ مشتملة على بعض الإضافات والاجتهادات، ومستثمرة نجاح العمل الأصلى بطبيعة الحال في آن واحد.

### شريف الشافعي ي كاتب وإعلامي من مصر

ما أسرار صناعة مسرحيَّة فذة؛ تتطلع إلى الخلود والبقاء في الوجدان الجمعي، المحلي والعربي وربما العالمي؟ ســؤال يفرض نفسـه على المشـهد بقوة، لا سـيما مع الإعلان عن فتح الستار من جديد عن مسرحيَّة «الملك لير» لشكسبير على المسرح القومي في القاهرة، من إخراج شادى سرور، وبطولة يحيى الفخراني، في أبريل الجارى، بعد مرات كثيرة سابقة خلال الأعوام الماضية، وبعد فتح الستار أيضاً عن سلسلة العروض المستوحاة من «السيرة الهلاليَّة» على مسارح دار الأوبرا المصريَّة الشهر الماضي، وعروض أوبريت «الليلة الكبيرة» على المسارح المكشوفة في سائر أرجاء مصر، بعد إعادة عرضه مئات المرات من قبل بنجاح ساحق منذ خرج إلى النور في عام 1961 بأيدى العباقرة في التأليف صلاح جاهين، والإخراج صلاح السقا، وفن العرائس ناجي شاكر، والموسيقي سيد مكاوي. في رأي الناقدة المسرحيَّة المصريَّة شيماء توفيق، المدرس المساعد في المعهد العالي للفنون المسـرحيَّة في القاهرة، هناك مجموعة من العناصر والمفردات المتشابكة التي يجب أن تتوافر بالضرورة في العمل المسرحي لكي يُكتب له الخلود. هذه العناصر تبدأ بالموضوع الذي يحمل طابعاً إنسانيّاً عامّاً لا يقتصر على زمان

ومكان محددين. ويجب أن تكون الشخصيات ذات أبعاد نفسيّة متعددة، مع إمكانيَّة تحليلها وتفسيرها وإعادة تقديمها. يضاف إلى ذلك، أن يحمل العمل طبقات متعمقة وفلسفيَّة، ولا يعنى ذلك أن يكون العمل معقداً أو مستعصياً على الفهم والتفسير بالنسبة للجمهور.

وخلال هذه المسرحيات الفذة، تضيف شيماء توفيق، فإن الحوار مهم جدّاً، وأسلوب صياغته، لأن هذا الحوار السلس المتدفق أداة التواصل الأساسيَّة، إلى جانب الصورة بالطبع. ومن المهم ألا يقتصر الحوار على موضة لحظيَّة مثلاً أو مفردات وقتيَّة قاصرة على فترة زمنيَّة، وإلا فإنه يفقد كثيراً من قيمته وتأثيره بانتهاء فترة العرض. كما أنه من المهم أن تحتوى هذه الأعمال على صراع قوى يجذب الجمهور، وأثر جمالي يصل إلى المتلقى ويتفاعل معه، وهذا لا يتعارض بالتأكيد مع كون النص يتضمن قضايا اجتماعيَّة وسياسيَّة وغيرها، فهذا أمر طبيعي، لأن الفنان ابن مجتمعه، وينفعل بقضاياه الملحّة. ومثل هذه المسرحيات التي تمتلك طابعاً إنسانيّاً وشخصيات نابضة بالحياة ذات فكر، هي التي تستمر طويلاً، ويمكن إعادة طرحها وتقديمها، لتظل مسرحيات خالدة.

وبرأى الأكاديميَّة المصريَّة، فإن إعادة تقديم مسرحيات سبق أن حققت شهرة واسعة لدى الجمهور عامل إيجابي، يساعد على جذب الجمهور للحضور إلى المسرح، وهذا أمر لا يتنافى مع حتميَّة وجود إنتاج مسرحي جديد متطور.







### الجودة والتسويق

من جهته، يرى الكاتب المسرحي والناقد المصري ميسرة صلاح الدين، أن الأعمال الناجحة التي يستمر عرضها طويلاً، ويعاد تقديمها كثيراً، تتسم من جهة بأهميَّة بالغة ناجمة عن جودتها وملامستها

جوانب عميقة في النفس البشريَّة، إلى جانب عوامل تسويقيَّة أيضاً من جهة أخرى في أغلب الأحوال، تتعلق بالحرص على استمرار تقديم كل ما هو ناجح وجذَّاب، وتحقيق أفضل استثمار لهذا النجاح. ويصف ميسرة صلاح الدين ظاهرة إعادة العرض أو الريبرتوار بأنها من الظواهر اللافتة في عالم المسرح، خصوصاً أن العديد من العروض التي يُعاد تقديمها تحقق نجاحاً كبيراً، وقد يتفوق إقبال الجمهور عليها أحياناً على العرض الأول. ويقول: «إذا نظرنا إلى جذور هذه الظاهرة، سنلاحظ أنها ليست محصورة في المسرح فقط، بل تمتد أيضاً إلى السينما والدراما. فكثير من الأفلام التي شاهدناها في الماضي يُعاد تقديمها بشكل معاصر، وقد يتم اقتباسها في أفلام أخرى أو في ثقافات مختلفة».

علاوة على ذلك، وفق صلاح الدين، يُعاد تقديم العديد من المسرحيات الكلاسيكيَّة من عصر المسرح الذهبي في السينما بشكل مستمر، وغالباً بأثواب جديدة. كما أن الأساطير القديمة، التي مرت عليها آلاف السنين، تخضع للمعاملة نفسها، فتُعاد صياغتها ويُعاد تقديمها بأشكال مختلفة، كما في صراع الابن مع العم الشرير الذي قتل والده، الذي يظهر في الدراما البشريَّة، مثل الصراع بين حورس وست، ثم يُعاد تقديمه في أعمال أخرى مثل «هاملت»، ومسرحيَّة «الواغش»، وكارتون «الأسد الملك»، وغير ذلك.

#### ملامسة القلوب

وبالنسبة للكاتبة المسرحيَّة والناقدة المصريَّة أمل فوزي، فإن من أهم عناصر استمرار عرض الأعمال المسرحيَّة الاستثنائيَّة، وإعادتها أكثر من مرة، القصة الممتعة ذات الموضوع الإنساني البسيط والصادق، الذي يكون جوهره قريباً من قلوب الناس مهما مرت السنوات. وأيضاً الشخصيات المؤثرة والمتميزة، فهي في أي





عمل فني ناضج العلامة المحفورة في الذاكرة الجمعيَّة، وبمجرد الأجيال الجديدة وتتفاعل منها، فتتسع قاعدة الجمهور وتتنوع. استدعاء الحديث عنها يتم استدعاء العمل الفنى بأكمله.

> على سبيل المثال، تضيف أمل فوزي، ففي أوبريت «الليلة الكبيرة»، بمجرد أن نذكر كلمة «شجيع السيما» في حوار عادي، نتذكر فوراً المشهد في الأوبريت بأكمله: «أنا شجيع السيما، أبو شنب بريمة، أول ما أقول هالى هوب، وأصرخ لى صرخة، السبع يتكهرب ويبقى فرخة». وهذا يؤكد أن العمل قد يكون خلوده بسبب

وترى فوزي أن من عناصر خلود العمل المسرحي أيضاً أن يحمل رسالة مؤثرة وفكرة ذات صلة وثيقة بالمجتمع، بحيث يمكن إعادة تقديمه أكثر من مرة برؤى وصياغات تتناسب وتطورات الزمن، وفي الوقت نفسه فإن إعادة تقديم العرض تعزز الحفاظ على الكلاسيكيات، وتعريف الأجيال الجديدة بها، فربما تكون إعادة العروض هي أحد الجسور التي تحقق تواصلاً بين أجيال تبعدها عن بعضها بعضاً مسافة زمنيَّة تبلغ نصف قرن أو أكثر، وذلك من خلال استخدام لغة معاصرة ومواضيع حديثة تفهمها

وتوضح أمل فوزي أنه في بعض الأحيان تكون هناك ضرورة لإعادة العروض، وذلك في حالة الركود الفكري أو الإبداعي في فترة ما، وتكون هذه العروض بمثابة إنعاش وتحفيز للحالة المسرحيَّة، وخلق حوار نقدى حول قضايا وموضوعات يناقشها عمل فنى تـم إنتاجه من عقود طويلة، ثم يعاد برؤية معاصرة حاليَّة. كما أن إعادة العروض قد تخلق فرصاً وتحديات فنيَّة للمبدعين الشباب، بشأن كيفيَّة ابتكار أساليب جديدة لتحويل الأعمال التقليديَّة إلى أعمال مصنوعة بفكرهم ورؤيتهم الحديثة، فالقدرة على مزج القديم والجديد معا تعد خطوة مهمة لتنشيط المشهد المسرحي وضمان

ومع ذلك، تختتم أمل فوزي، فإن الحاجة إلى إنتاج جديد ومبتكر تظل حاجة ملحة لتمثيل تجاربنا وقضايانا وأفكارنا المعاصرة، ومن ثم يبقى ضروريّا إحداث توازن بين إعادة تقديم الأعمال القديمة وتقديم إنتاجات جديدة مبتكرة، فهذا التوازن هو السبيل لتحقيق مشهد مسرحی حیوی ومتجدد.



مـع بداية العام 1994، انطلقت الرحلة المسـرحيَّة للفنان خلفان على الدرمكي، وهو ما زال على مقاعد الدراســة، حيث اختاره الفنان الرائد سعيد الحداد، ضمن طاقم العمل المشارك في عرض مسرحي مخصص لاحتفاليَّة «أسبوع المرور»، وحمل عنوان «سلامة المشاة»، وقدمت المسرحيَّة في المدرسة، ونالت استحسان الجمهور، لينطلق بعدها مشوار الدرمكي الحقيقي مع «أبو الفنون»، ويشارك في العديد من العروض بصفة ممثل تارة، وبصفة إداري تارة أخرى، ويلتحق بعدها بجمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والمسرح، ثم يصبح رئيساً لمجلس إدارتها منذ العام 2012، وحتى الآن.

# الشارقة: أحمد الماجد

صلته الرسميَّة بالمسرح، بدأت في العام 1996 بمسرحيَّة «رحلة العودة الطويلة» لمؤلفها يوجين أونيل، بإعداد جماعي، ولمخرجها حسين محمود، وقدمت في الدورة السابعة من أيام الشارقة المسرحيَّة، وفي الــدورة التالية من «الأيــام» حضر الدرمكي أيضاً في مســرحيَّة «عودة • ما هي أهم المنجزات التي تحققت خلال فترة رئاستك لمجلس إدارة الرحلة الطويلة» للكاتب العراقي فلاح شاكر، والمخرج ذاته، وكذلك «عودة مسرح كلباء؟

الرحلة الطويلة مرة أخرى» من إعداد عبدالرحمن المناعى، وإخراج حسين محمود أيضاً، وشارك الدرمكي بعد ذلك في عدة مسرحيات، منها: «أوهام بو جاسم»، و»حب في أبو موسى»، وغيرهما، ليتوقف مع مطلع الأَلفيَّــة الجديدة عن التمثيل، ويتفرغ للعمل الإداري، وفي ما يلي يتحدث عن تجربته ممثلاً ومديراً مسرحياً.

- كما هو معلوم، يحظى المسرح في الدولة برعاية كريمة من صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة «حفظه الله»، ويقدم سموه كل أشكال الدعم والإمكانات حتى تتطور الحركة المسرحيَّة الإماراتيَّة وتزدهر، وبمبادرات سموه تمكنا من البقاء على قيد الإبداع، وصار لمسرحنا موقع مهم وحيوى في الخريطة المسرحيَّة العالميَّة، والمسرح في مدينة كلباء تأسس وحقق حضوره في المشهد بفضل الرعاية الكريمة من صاحب السمو حاكم الشارقة. ومنذ سنوات يعيش المسرح في كلباء أزهى مراحله، لاسيما بعد أن وجه سموه بإطلاق مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة الذي صار موعداً مسرحياً مهماً للمواهب، وكذلك إنشاء «المسرح العائم»، الذي صار ملمحاً ومعلماً بارزاً للمدينة وأبنائها، ناهيك عن دعم سموه السخى للفرق المسرحيَّة، ومتابعته الدائمة لأحوالها، وتلبية سموه لكل ما نحتاجه من أجل رفعة المسرح الإماراتي وتقدمه. صاحب السمو حاكم الشارقة لا تفي حقه كل الكلمات، فهو بحق الشخصيَّة المسرحيَّة الأكثر تأثيراً في تاريخ المسرح المحلي والعربي.

وبخصوص سـؤالك عن منجزات الفرقة، فهي حاضرة في المشهد المسرحي المحلى، من قبل فترة رئاستي لها، قبل العام 2012، وبعد هذا التاريـخ اجتهدنا في الحفاظ على المنجــزات التي تحققت، ومضاعفتها من خلال مشاركات في العديد من المهرجانات، أهمها أيام الشارقة المسرحيَّة في معظم دوراتها، ومهرجان الإمارات لمسرح الطفل، حيث حصلنا في الدورة الرابعة عشرة منه في العام 2018 على جائزة أفضل عرض مسرحي، وحمل عنوان «آرتف» للمخرج الشاب محمد جمعة.

كذلك فرقتنا كانت حاضرة في الاستحقاقات المسرحيَّة الخارجيَّة، على وجـه الخصوص مهرجان القاهرة الدولي للمسـرح التجريبي الذي تحرص فرقة كلباء على الحضور فيه سـنوياً. كما أن للفرقة حضوراً مهماً من خلال أعضائها في مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة. وفي شهر فبراير الماضي كانت لنا مشاركة متميزة في أيام الشارقة المسرحيَّة في دورتها الرابعة والثلاثين.

• حدثنا عن تلك المشاركة في أيام الشارقة المسرحيَّة، وكيف تنظر إليها؟ وما هي أهم المنجزات والأهداف التي حققتها الفرقة؟

- أيام الشارقة المسرحيَّة هي الحدث الأهم في الساحة المحليَّة، لما لها من حضور مهم في قلوب المشاركين وضيوفها، ونحن في فرقتنا ننتظرها عاماً بعد عام لنعرض إبداعات شبابنا. مشاركتنا في دورة «الأيام» الأخيرة كانت عبر مسرحيَّة «صرخات من الهاوية» للمخرج المتميز عبدالرحمن الملا، والكاتب الشاب عبدالله إسماعيل، الذي سجل بذلك النص أول تجربة له في الكتابة المسرحيَّة، ونعدها مشاركة متميزة تمكنت من كسب رضا الجمهور والنقاد، ونال العرض إشادات كثيرة، خصوصاً على مستوى الأداء التمثيلي، والفكرة الإخراجيَّة التي

صاغها الملا، معتمداً على نص ابتعد عن السائد، وأعلن عن ولادة مؤلف مسرحى إماراتي جديد، يمتلك أدوات الكتابة، وننتظر منه الكثير في قادم الأيام. كما أن «صرخات من الهاوية» قدمت أبطالها عادل سبيت، وعبير الجسمى، وعيسى مراد، وشعبان سبيت، أعضاء الفرقة، إضافة إلى علا باشا، وسامية البهجة؛ بشكل جديد ومغاير عما عرفه الجمهور عنهم في مشاركاتهم السابقة. والحمد لله نلنا عن مشاركتنا هذه أهم جوائز «الأيام»، أفضل إخراج، وأفضل تأليف، وأفضل ممثلة دور أول، وأفضل

# • فرقة مسرح كلباء تهتم باستقطاب الأسماء الشابة والجديدة، حدثنا

- مسرحنا كما يقولون مسرح «ولّاد»، وقائمة الأسماء فيه متجددة على الدوام، وصار مسرحنا في الفترة الأخيرة يصدر المواهب المسرحيَّة إلى الفرق، وربما لاحظتم ذلك في أيام الشارقة المسرحيَّة في دوراتها الأخيرة، فكثير من أعضاء فرقتنا يوجدون في «الأيام» مع فرق مسرحيَّة أخرى، باعتبار أن العرض المسرحي لا يمكنه ضم جميع أعضاء الفرقة الواحدة في العمل نفسه. ونحن في فرقتنا لا نفكر في حاضر الفرقة فقط، بل دائماً ما نسعى إلى تأسيس وبناء أجيال مسرحيَّة جديدة قادرة على الحفاظ الى المكتسبات، من أجل مستقبل مسرحى أكثر أهميَّة وجمالاً لفرقتنا على وجه الخصوص، والمسرح الإماراتي على وجه العموم. ونفتخر في مسرحنا بتقديم الكاتب المسرحي عبدالله إسماعيل عبدالله، الذى التقيته في القاهرة مصادفة، وجلسنا وتحدثنا، وقدم الإدارة الفرقة نصه «صرخات من الهاوية» ونال إعجاب عبدالرحمن الملا، وتصدى لإخراجه، ونال العرض استحسان الجمهور.

#### • ما هي أهم منجزات الفرقة خلال الفترة الماضية? وما هي أهم الاستحقاقات القادمة للفرقة؟



- المنجز الأهم من وجهة نظري، حضورنا الدائم في المشهد المسرحي المحلى والعربي والدولي، فنحن لا نغيب أبداً عن أيام الشارقة المسرحيَّة، وحضرنا في العام الفائت بمسرحيَّة «زغرودة» في «الأيام»، وفي مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي في العام نفسه، ونسعى في هذا العام إلى مضاعفة الجهود لكسب المزيد من المنجزات. ونسعى في هذا العام أيضاً إلى أن نتوجه بهذه المشاركة إلى المحافل المسرحيَّة الخليجيَّة، وكذلك العربيَّة والدوليَّة، وبدأت المخاطبات بين فرقتنا وإدارات بعض المهرجانات المسرحيَّة العربيَّة. كما تخطط الفرقة لإقامة ورشة مسرحيَّة بعد انتهاء شهر رمضان المبارك وعيد الفطر، من أجل تأصيل التجربة المسرحيَّة في فرقتنا، وتأهيل كوادر شابة جادة في الفرقة.

# • ما هو أثر مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة في مشوار فرقتكم

- هـذا المهرجان بالذات له الأثر الكبير والواضح على المسرح في مينة كلباء على وجه الخصوص، فهذا المهرجان سلط الضوء ومنذ ولادته في العام 2012 على المواهب الشابة، وكثير من تلك المواهب وجدت طريقها إلى فرقتنا والفرق المسرحيَّة الأخرى على مستوى الدولة، منهم الفنانون محمد جمعة، وإبراهيم القحومي، وعبدالله محمد عبدالله، وآخرون. فأهميَّة هذا المهرجان أنه لا يخضع لفرقة مسرحيَّة، بل يخضع لموهبة أي طامح في الدخول إليه والإعلان عن موهبته فوق الخشبة.

كذلك فإن مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة بورشه النوعيَّة والمتنوعة في التمثيل والإخراج وعناصر العرض المسرحي، أفاد المسرح في المنطقة من خلال مشاركة أعضاء فرقتنا فيها، كذلك الأثر الواضح والمهم للندوات الفكريَّة والتطبيقيَّة التي تقام أيام المهرجان، وقد أسهمت في إثراء التجربة المسرحيَّة لدينا، كما أن المهرجان يحظى باهتمام المسرحيين وحرص الجميع على الحضور فيه ومشاهدة

- نهج دائم لمسرحنا هو الحضور في أيام الأعياد، عبر عروض مسرحيَّة تقدم خلال لياليه، وجمهور كلباء دائم السؤال حول ما سنقدمه في العيد، لذلك نحرص على تقديم عروض مسرحيَّة كوميديَّة تشيع الفرح، وتمنح السعادة للجمهور، ولدينا في مسرحنا نجوم أحبهم الجمهور، هم من صنيعة فرقتنا، على رأسهم الفنان القدير جمعة على، والفنانون ناجى جمعة، وعادل سبيت، وشعبان سبيت، وعبير الجسمي، وآخرون.

# غير أنكم غبتم عنه في الدورتين السابقتين؟ إلى ماذا تعزو ذلك؟

- لمسرحنا حضور مهم ومتميز في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، في مختلف دوراته، ونلنا عن إحدى المشاركات فيه كما أسلفت، جائزة أفضل عرض مسرحي فيه، لكننا في الدورات الثلاث الأخيرة منه، انشغلنا بالمشاركات الخارجيَّة، وكذلك التحضير والاستعداد لأيام الشارقة المسرحيَّة، لتقارب موعد إقامة المهرجان مع «الأيام»، غير أننا مع هذا، نخطط في هذا العام لمشاركة مهمة وقويَّة في دورته التاسعة عشرة، وبدأنا بمخاطبة أعضاء الفرقة من أجل التقدم بمشاريعها لاختيار الأفضل من بينها في تمثيل الفرقة في هذا المهرجان.

- كثيرة هي المواقف الطريفة التي مرّت عليّ، ولكني سأذكر آخرها،



## مسرح كلباء دائم التواصل مع الجمهور من خلال مسرحيات العيد، كيف تقيم هذه التجارب وأثرها على المجتمع في مدينة كلباء؟

# • لمسرح كلباء مشاركات متميزة في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل،

### • مواقف طريفة مرت بك مع جمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والمسرح، أثناء التمارين أو العروض المسرحيَّة تريد أن تشاركنا بها؟

وهـو موقف مخيف وليس طريفاً، إذ كنا في القاهرة من أجل المشاركة في مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي في دورته الأخيرة 2024 مسرحيَّة «زغرودة»، وكما تعرفون هذا العرض يعتمد بالأساس على الآلات الموسيقيَّة التي يعزف عليها الممثلون، وهو عرض صامت لا حوار



#### • كلمة أخيرة لك ننهى بها هذا الحوار.

فيه، يعنى أن الآلات الموسيقيَّة حلَّت محل الكلام، وقبل يوم من العرض،

أوكلنا مهمة جلب الآلات الموسيقيَّة من الفندق الذي استضافنا المهرجان

فيه، إلى قاعة العرض، إلى الفنان عيسى مراد، الذي لم يتمكن من

الحصول على سيارة لتقله إلينا، فاضطر إلى القدوم بسيارة أجرة، وحين وصل القاعة، نسي عيسى الآلات الموسيقيَّة جميعها في سيارة الأجرة،

وفضل كتمان الأمر خوفاً من رد فعلنا، باعتبار أن العرض قائم على تلك

الآلات وبدونها سنتقدم باعتذارنا لإدارة المهرجان ونعود إلى الإمارات

من دون أن نعرض المسرحيَّة، ومن سوء حظنا، أننا ومن شدة التعب لم

نجر أي تمارين على المسرحيَّة، ليلة العرض، واخترنا إجراء التمارين

في يوم العرض نفســه في الفترة الصباحيَّة، وعند الساعة الثانية صباحاً،

باح عيسى مراد بالسر، وأخبرنا بأنه نسى الآلات الموسيقيَّة في سيارة

الأجرة، فما كان منا إلا أن نتوجه إلى إدارة المهرجان، من أجل مساعدتنا

في البحث عن السيارة أو آلاتنا الموسيقيَّة أو إيجاد بديل لها، وباءت

كل محاولاتنا بالفشل، واتخذنا قرارنا أننا في الصباح سنتوجه باعتذارنا

عن عدم تقديم العرض الإدارة المهرجان، غير أن مكالمة هاتفيَّة من

إدارة الفندق وردت إلى غرفتي، لتخبرني بأن سائق الأجرة أعاد الآلات

• برأيك من هو الأهم في العرض المسرحي؟ الممشل أم المؤلف أم

المخــرج أم إدارة الفرقــة؟ وكيــف يعملــون مجتمعيــن لإنتاج عرض

المخرج أولاً، ومن ثم توكل إليه مهمة اختيار النص والممثلين وباقى

فريق العمل، والعرض المسرحي الناجح هو نتيجة عمل جماعي، اليد

الواحدة لا تصفق، وكلما كان القرار جماعياً واعتماد مبدأ النقاش كان

المنتج المسرحي أقرب إلى النجاح. ونحن في إدارة فرقتنا نعمل على

هذه الشاكلة، ولدينا لجنة مختصة تشكلت من الخبرات المسرحيَّة، ومن

مسـؤولياتها اختيار المشروع الذي تراه مناسباً وقادراً على الذهاب بعيداً

في الاستحقاقات المسرحيَّة المحليَّة والخارجيَّة.

- مسـؤوليَّة اتخاذ القرار تتحملها إدارة الفرقة، فهي المعنيَّة باختيار

هذا الموقف من المواقف المحرجة التي لن أنساها.

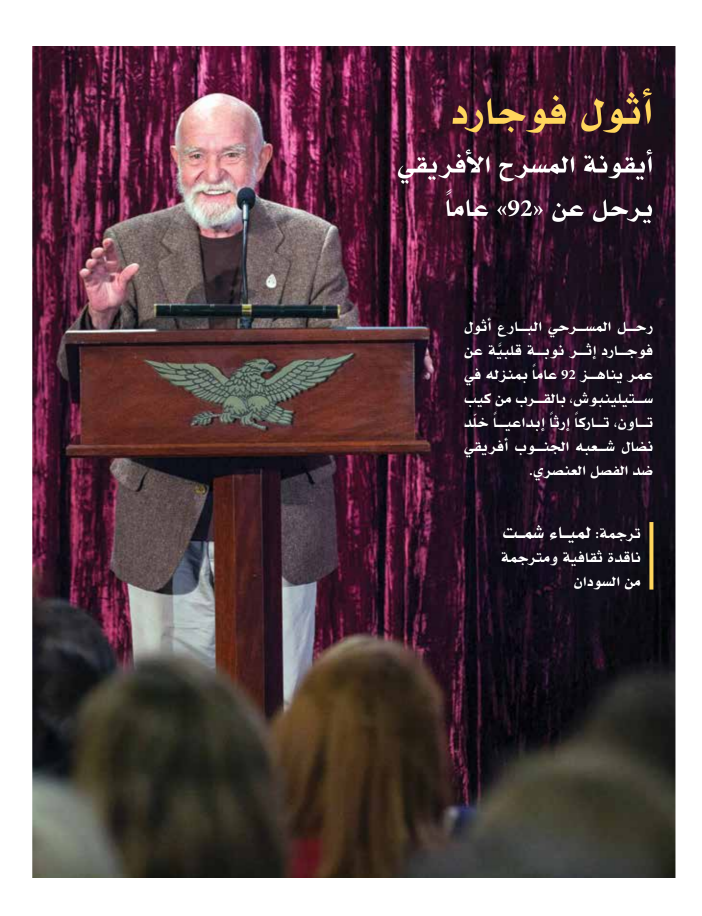
مسرحي جيد؟

- أتوجه بالشكر الجزيل والامتنان العظيم إلى حضرة صاحب السمو حاكم الشارقة على دعمه المستمر للمشهد المسرحي المحلى، ومبادرات سموه التي منحت مسرحنا الحضور والرقي والتطور. كما أتقدم بالشكر الجزيل إلى كل من كانت له مساهمة في وصول جمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والمسرح إلى ما وصلت إليه من سمعة طيبة ومنجز مسرحي مهم، وشكراً لكم.

### أهم محطات خلفان الدرمكي المسرحيّة

- بدأت رحلته المسرحيَّة من المسرح المدرسي في العام 1994.
- التحق بجمعيَّة كلباء للفنون الشعبيَّة والمسرح في العام 1995.
- أول مشاركة مسرحيَّة رسميَّة له، جاءت في العام 1996 بمسرحيَّة «رحلة العودة الطويلة»، وقدمت في الدورة السابعة من أيام الشارقة
- عمل الدرمكي مع العديد من المخرجين المسرحيين المحليين والعرب، من بينهم: الدكتور سعيد الحداد، حسين محمود، سامي الحصناوي،
- حضر الدرمكي في العديد من المهرجانات المسرحيَّة الخارجيَّة، منها: مهرجان البحر الأبيض المتوسط المسرحي في إيطاليا، ومهرجان دمشق المسرح الدولي، وبصفته رئيساً لمجلس إدارة الفرقة حضر في مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي لدورتين متتاليتين.
- نال مع الفرقة جائزة أفضل عرض مسرحي في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل في دورته الرابعة عشرة 2018، عن مسرحيَّة «آرتف».





وُلد أثـول فوجارد فـى 11 يونيو 1932 فـى ميدلبورغ بجنوب أفريقيا، وانتقل مع عائلته إلى بورت إليزابيث. كان والده، عازف الجاز، مصدر إلهامه في حب الموسيقي والسرد، لكن إعاقته وإدمانه الكحول ألقيا بظلالهما على الأسرة، فتكفلت والدته، إليزابيث بوتجيتر، بإعالتهم، وغرست فيه قيم الليبراليَّة والانعتاق. في السادسة عشرة، شهد إقرار نظام الفصل العنصري عام 1948، وهي تجربة أيقظت وعيه النقدى تجاه ظلامات التمييز. درس فوجارد ميكانيكا السيارات، ثم الفلسفة بجامعة كيب تاون، وترك الدراسة في عامه الأخير ليجوب أفريقيا منفرداً.

وفي مقال لبروس ويبر الناقد المسرحي الأمريكي في نيويورك تايمز جاء أن فوجارد عبر سلسلة أعماله المسرحيَّة الشهيرة مثل «عقدة الدم»، و «السيد هارولد»، و «الجزيرة»، قارع القمع بجرأة مثيرة للإعجاب، وكشف ممارسات نظام الفصل العنصري البغيضة في جنوب أفريقيا، مسلطاً الضوء على المعاناة النفسيَّة القاسية التي سببها النظام القمعي. كما لم يتردد في تحدى السلطات، التي اعتبرته متمرداً، وسارعت إلى حظر بعض أعماله لاحتوائها على مضامين مناهضة للفصل العنصري.

على مدار مسيرته الإبداعيَّة، ظل أثول فوجارد يراوح بين حب

عميق لوطنه، وسخط ناقم على نظام قمعى جعله طريداً لعقود، ووسمه بالمُخرِّب، وحظر أعماله المصادمة. ولم يقتصر القمع عليه فحسب، بل طال زملاءه، الذين زُجّ ببعضهم في السجون بسبب انخراطهم في مسرحه المناهض. وفي عام 1967، عقب عرض مسرحيته الأولى على التلفزيون البريطاني، أقدمت السلطات على مصادرة جواز سفره، فارضةً عليه منفىً قسرياً داخل وطنه، لتُحكم عزله عن العالم الخارجي لسنوات ممتدة.

وعلى الرغم من قضائه سنوات طويلة في الخارج، متنقلاً بين محطات عديدة، من بينها الولايات المتحدة حيث درّس في جامعة ييل وأنتج مسرحياته، ظل أثول فوجارد مشدوداً إلى جذوره في جنوب أفريقيا. فحتى قبل الإعلان الرسمى عن نهاية الفصل العنصرى عام 1994، قرر الاحتفاظ بمنزله على سواحل البلاد الجنوبيَّة الشرقيَّة حيث نشاً. وفي حديثه لمجلة النيويوركر، عام 1982، أقرّ فوجارد بحاجت الدائمة إلى البقاء في قلب العاصفة، قائلاً: «أعتقد أنني بالفعل بحاجة إلى استفزاز مُستمرٍّ مصدره وجودي في جنوب أفريقيا عندما أروى قصةً تنبع من أعماقها".

خُظيت مسرحيات أثول فوجارد بانتشار وتقدير عالمي كبير، حيث عُرضت أكثر من 30 من أعماله، بينها سـت مسـرحيات، على



مسارح برودواي، كما نال جائزة توني عام 2011 تقديراً لإبداعه المسرحي المتميز. وبرغم تصنيفه كاتب سياسياً، فإن أعماله ركَّزت على الدراما الإنسانيَّة العميقة، متجاوزة الحدود الجغرافيَّة لتلامس الوجدان العالمي. وقد صرّح في مقابلة عام 1990 مع مجلة «المسرح الأمريكي» بأن الوضع في جنوب أفريقيا كان شـديد التعقيد والتسييس، بحيث إن تقديم دراما خالية من الأصداء السياسيَّة يُعد تناقضاً بحد ذاته.

في «عقدة الدم» (1961)، التي قُدمت لأول مرة عام 1963، جسّد فوجارد مأساويّة التمييز العنصري، عبر قصة شقيقين فرّق بينهما لون البشرة، كاشفاً الفجوة الهائلة في الفرص الحياتيَّة التي فرضها الفصل العنصرى. أرست المسرحيَّة أسلوبه المتفرد في بناء دراما مكثفة داخل فضاءات مغلقة، حيث تتصاعد التوترات الحادة من خلال صراعات الشخصيات على خشبة المسرح.

أما «بوسمان ولينا» (1968)، فقد تناول أثول عبرها مأساة زوجين مختلطين عرقياً على هامش المجتمع في حالة من الفقر والبوس. وفي «سيزوي بانزي مات» (1972)، التي قدّمها جون كاني ووينستون نتشونا، كشف عن قسوة نظام التصاريح العنصريَّة من خلال قصة عامل يضطر لانتحال هويَّة رجل متوف للحصول على تصريح عمل. أما في «الجزيرة» (1973)، فقد قدّم فوجارد

تُعد هذه الأعمال حجر الزاوية للمسرح الجنوب أفريقي، حيث فاز كاني ونتشونا بجائزة تونى عام 1974 عن أدائهما في برودواي، وعادا لاحقاً لإحياء أدوارهما في نيويورك في 2003 و 2008. في «درس من الصبار» (1978)، تناول فوجارد نضال ثلاثة معارضين سابقين، كاشفا عمق تضحياتهم من أجل المقاومة والنضال. أما في «السيد هارولد والأولاد» (1982)، فقدّم صورة حيَّة عن علاقة فتى أبيض مراهق برجلين أسودين يعملان في



كانت عوالم شخصيات فوجارد تتمحور حول فضاءات معزولة ومحــدودة، مماثلة لما صنعــه ويليام فوكنر فــى مقاطعته الخياليَّة «يوكنــا باتاوفا» بولاية ميسيســيبي. وقد أقرّ فوجــارد بتأثير فوكنر عليه، معترفاً بأن «وجـود كاتب أمريكي لا يخجل من جهويته» كان أمراً مذهلاً بالنسبة له، وهو ما دفعه نحو تبنّي هويَّة إقليميَّة أصبح مخلصاً لها منذ ذلك الحين.

في عام 1982، قُدّمت «السيد هارولد والأولاد» لأول مرة خارج جنوب أفريقيا في مسرح ييل ريبيرتوري، قبل انتقالها إلى برودواي لمدة عام. وتضمنت المسرحيَّة مشهداً صادماً حيث يبصق هالي، الشاب الأبيض، في نوبة غضب جامحة في وجه سام، وهو مستلهم من تجربة شخصيَّة موجعة لفوجارد.

أثارت «السيد هارولد والأولاد» جدلاً حول أصالة تصوير فوجارد للشـخصيات السوداء، لكن المسـرحيَّة حققت تأثيراً واسعاً، وحُظيت بدعم النقاد الكبار، حيث وصفها فرانك ريتش في نيويورك تايمز بأنهــا لا تُضاهى، فيما أكد فوجارد في 1990 وعيه المبكر بالأحكام المسبقة التي حاول النظام العنصري ترسيخها فيه.

كان فوجارد معدماً في بورتسودان على البحر الأحمر، مما دفعه للعمــل على متن سـفينة تجاريَّة، حيث كان البحــار الأبيض الوحيد بين طاقم من أعراق مختلفة. أثناء إقامته على السفينة، كتب رواية لكنها لم تحقق النجاح. بعد ذلك، عاد إلى بورت إليزابيث مصمماً على أن يصبح كاتباً، فعمل في الصحف والإذاعة. وفي عام 1956، انتقل إلى كيب تاون حيث التقى بشيلا ميرينغ، الممثلة الطموح التي أصبحت زوجته وأثارت شغفه بالكتابة المسرحيَّة، إلا أنهما انفصلا في عام 2015. في أواخر خمسينيات القرن الماضي، انتقل فوجارد إلى جوهانسبرغ وعمل كاتباً في محكمة تُحاكم السود على انتهاكات تتعلق ببطاقات الهويَّة، وهي تجربة وصفها بأنها «مروعة وبشعة للغاية»، وجسدها لاحقاً في مسرحيَّة «سيزوى بانزى مات".

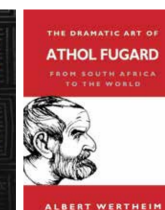
وكذلك هي الحال مع مسرحيتي «جمعة لا خير فيها»، و»نونغوغو»، المستلهمتين من شخصيات التقى بها فوجارد في صوفياتاون، إلا أنهما لم تحققا نجاحاً يُذكر. انتقلت عائلته لاحقاً إلى لندن، حيث قوبلت أعماله ببرود، واضطر للعمل في تنظيف المنازل لكسب لقمة العيش. بعد مذبحة شاربفيل عام 1960، عاد إلى جنوب أفريقيا، حيث كتب روايته «تسوتسي»، التي حُوّلت إلى فيلم نال جائزة الأوسكار عام 2005. كما ألّف مسرحيَّة «عقدة الدم»، التى نسجت دراما مكثفة عبر حوار ثنائى بين شقيقين فرّقت بينهما الطبقيَّة الاحتماعيَّة.

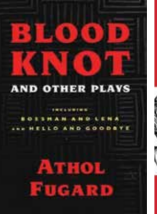
عُرضت مسرحيَّة «عقدة الدم» بنسختها الأصليَّة التي استمرت أربع ساعات مرة واحدة في جوهانسبرغ أمام جمهور مختلط. أخرجها فوجارد وشارك فيها بدور موريس إلى جانب السيد موكاي،



# إصدارات

وقد كانت هذه التجربة نقطة تحول في حياتهما الفنيَّة. اعتبر النقاد العرض بداية لنوع جديد من المسرح الجنوب أفريقي، حيث قدّم معالجة جريئة لقضايا الفصل العنصري والتفاوت الاجتماعي. وبعــد العرض، أصدرت الحكومة قانونــاً يُجرّم التمثيل أمام جمهور مختلط، وهو ما يعكس تأثير المسرحيَّة البالغ في مواجهة النظام القمعي آنذاك.









سفر فوجارد، مما دفعه للاختيار بين البقاء أو المغادرة بلا عودة، فاختار البقاء، وعكف على العمل في مسرحيَّة «سيزوي بانزي مات» (1972)، التي وصفها بأنها «بالغة الخطورة». كما قدم عروضاً سريَّة مُستغلاً ثفرة رقابيَّة، برغم التهديدات بإغلاق المسرح وبالاعتقال، مواصلاً تحديه للقمع الأمنى بجسارة وثبات.

وكانت «عقدة الدم» قد قُدّمت لأول مرة في لندن، ثم وصلت

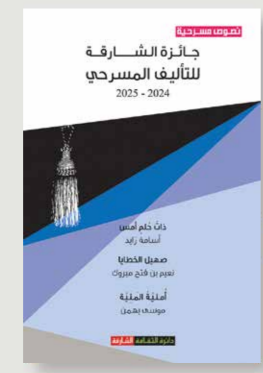
إلى الولايات المتحدة عام 1964، قبل أن تُعرض على مسرح برودواي

عام 1986. حيث اعتبرت من أبرز الأعمال الدراميَّة المعاصرة،

واصل فوجارد في مسرحياته السابقة استكشاف أثار الفصل العنصري، مثلما يظهر في «الطريق إلى مكة» (1984)، التي ترمز إلى قمع الإبداع، و»أرض اللعب» (1993) التي تتناول التوبة والندم، و»سائق القطار» (2010)، التي تعرض تأنيب الضمير نتيجة الذنب الجماعي للفصل العنصري.

ظل الشعور بالذنب، سواء أكان شخصياً أم مرتبطاً بالآخرين، محوراً رئيســاً في أعمال فوجارد. في «دفاتر 1960 - 1977»، جمع يومياته التي تكشف عن ذكرى مؤلمة تطارده منذ طفولته مع صديقه ومعلمه الأسود، يروي فيها كيف أغلقا المقهى معاً في صمت، ثم تبعه بعد شـجار، وعندما ناداه التفت لرؤيته، وفـى لحظة حنق وطيش، بصق عليه أثناء مروره بجانبه. وكتب الحقاً: «لم أعرف لحظتها أنني بصقت على نفسى، وأننى سأحمل عبء هذا العار طوال حياتى».

# دائرة الثقافة الشارقة

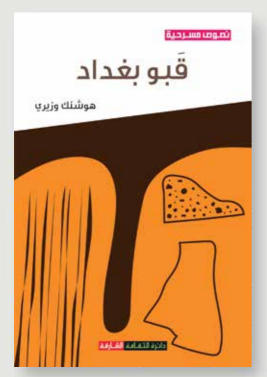


مسرح الطفل

استعارات معرفية

دائرة التساسة كسراس

دراسات مسرحية





ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة الهاتف: 5123333 6 971 | البراق: 5123303 6 971+ البريد الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae الموقع الإلكتروني: sharjahculture 🥘 🖬 💟 www.sdc.gov.ae





# ممرجان دبا الحصن للـمـسرح الثـنـائي

السدورة 8 27-23 مايو 2025

المركز الثقافي - دبا الحصن



